Karakteristik Qira’ah Abti “Amr bin al-“Ala’: Biografi, Riwayat Sanad,
dan Corak Bacaan

DTaufiqurrahman, ?Ahmad Zaini
D2Institut Agama Islam al-Khairat Pamekasan
Dtaufiqurrohman737@gmail.com, Dputra.lajhing@gmail.com

Abstract

This paper explores the figure of Abii "Amr bin al-"Ala’, one of the seven renowned qgira’ah imams, whose
contributions to Qur’anic recitation have been pivotal. The study focuses on his biography, his network of
teachers and students, and the distinct features of his recitation, including his positions on hamzah
sakinah, omitted alif in foreign names, and al-idhgham al-kabir. The research aims to highlight Abu
‘Amr's contributions to the mutawatir recitation tradition and their relevance in the science of gira’at.
Employing a qualitative, descriptive-analytical method based on textual analysis of classical sources such
as al-Taysir and al-Sab’ah fi al-Qira’at, the study finds that Abu ‘Amr's recitation is characterized by
phonetic clarity, linguistic fluency, and ease of pronunciation, which reflected the dominant style of
Basrah. The legacy of his prominent students, such as al-Duri and al-Susi, has further solidified his
reading style as one of the most authoritative forms of Qur’anic recitation to this day.

Keywords: Qira’ah, Abu "Amr bin al-"Ala’, Qur’an, al-idhgham al-kabir, hamzah sakinah

Abstrak

Makalah ini membahas sosok Abii “Amr bin al-'Ala’, salah satu imam qira’ah sab’ah yang memiliki peran
signifikan dalam periwayatan bacaan al-Qur’an. Fokus kajian ini meliputi biografi Abii "Amr, jaringan
guru dan muridnya, serta karakteristik khusus dalam bacaan yang diriwayatkannya, termasuk
pendapatnya mengenai hamzah sakinah, alif dalam nama-nama ‘ajami, dan al-idhgham al-kabir. Kajian
ini bertujuan untuk menunjukkan kontribusi Abii ‘Amr terhadap sistem qira’ah mutawatirah dan
relevansinya dalam khazanah ilmu qira’at. Penelitian ini mengqunakan pendekatan kualitatif dengan
metode deskriptif-analitis berbasis studi pustaka terhadap karya klasik seperti al-Taysir dan al-Sab’ah fi
al-Qira’at. Hasil kajian menunjukkan bahwa qgira’ah Abii “Amr memiliki kekhasan dalam aspek pelafalan,
kejelasan makhraj, dan kemudahan dalam pengucapan yang menjadi ciri dominan di kalangan penduduk
Basrah kala itu. Selain itu, ketokohan murid-muridnya seperti al-Diiri dan al-Stisi turut mengukuhkan
eksistensi gira’ah ini dalam tradisi bacaan Al-Qur’an yang otoritatif hingga kini.

Kata Kunci: Qira’ah, Abii "Amr bin al-"Ala’, al-Qur’an, al-idhgham al-kabir, hamzah sakinah

Pendahuluan

Al-Qur’an yang diturunkan lebih dari empat belas abad lalu tidak hanya menjadi
pedoman hidup umat Islam, tetapi juga mencerminkan kompleksitas linguistik masyarakat
Arab kala itu. Salah satu manifestasi dari dinamika bahasa Arab dalam mushaf adalah
keberadaan qira’at (ragam bacaan), yang tidak hanya mengakomodasi variasi fonetik, tetapi
juga memudahkan pemahaman makna di berbagai suku Arab yang memiliki dialek berbeda
(Wathani, 2016; Erfan, 2012). Qira’at diturunkan melalui jalur mutawatir, menjamin keaslian

97


mailto:taufiqurrohman737@gmail.com

dan otoritasnya dalam khazanah keilmuan Islam. Transmisi bacaan ini dilandasi oleh sanad
yang sahih dan tidak terputus, menjadikannya bagian integral dari ilmu-ilmu al-Qur’an. Selain
aspek linguistik, qira’at juga menunjukkan fleksibilitas ajaran Islam dalam merespons
keragaman budaya dan fonologi, terutama pada masa awal Islam ketika umat Muslim masih
beragam dalam hal dialek dan kemampuan baca-tulis.

Peristiwa yang memperlihatkan pentingnya toleransi terhadap ragam bacaan terjadi
saat Sayyiduna ‘Umar bin al-Khattab berselisih dengan Hisham bin Hakim dalam bacaan Surah
al-Furqan. Rasulullah # menegaskan bahwa keduanya benar karena termasuk dalam sab’atu
ahruf, yakni tujuh ragam dialek al-Qur'an yang diizinkan. Validasi Rasulullah terhadap
perbedaan ini menjadi fondasi kuat bagi perkembangan ilmu gira’at sebagai disiplin yang sah
(Ibn al-Jazari, 1995; al-Suyuti, 2008). Perbedaan bacaan bukanlah penyimpangan, tetapi
representasi dari keluasan rahmat dan hikmah dalam penyampaian wahyu. Oleh karena itu,
gira’at tidak sekadar masalah fonetik, tetapi mencerminkan keanekaragaman dan kesatuan
dalam keberagaman. Secara historis, pengakuan terhadap gira’at menandai integrasi antara
tradisi lisan yang kuat dan kodifikasi ilmu secara sistematis dalam peradaban Islam klasik.

Dalam konteks inilah muncul nama besar Aba “Amr bin al-"Ala’, salah satu imam qira’at
sab’ah yang berasal dari Basrah. Ia bukan hanya seorang qar?, tetapi juga ahli bahasa, tafsir,
dan nahwu, yang menjadikan kontribusinya multidisipliner (al-Dhahabi, 1997; Ibn Mujahid,
2003). Aba “Amr dikenal sebagai tokoh yang mendalami ilmu-ilmu alat secara mendalam,
sehingga pendekatan gira’atnya sangat dipengaruhi oleh kepekaan linguistik. Qira’ah beliau
memiliki karakteristik kehalusan bacaan dan kehati-hatian fonetik, sebagaimana terlihat dalam
periwayatan yang disampaikan oleh dua murid terkenalnya, al-Dari dan al-Sasi. Basrah
sebagai pusat intelektual saat itu memberikan ruang yang luas bagi pertumbuhan ilmu-ilmu
linguistik dan qgira’at, menjadikan Abt ‘Amr sebagai tokoh sentral dalam tradisi bacaan al-
Qur’an yang berbasis pada ketepatan artikulasi dan kelestarian sanad.

Jaringan transmisi gira’ah Abt “Amr memperlihatkan kesinambungan antara otoritas
sanad dan kecermatan dalam bacaan. Al-Duri dan al-Stisi menjadi dua jalur utama periwayatan
gira’ah ini yang menyebar luas di wilayah Timur Islam, terutama di wilayah Irak dan
sekitarnya. Penekanan Abt “Amr pada panjang-pendek harakat dan idgham mutamathilayn
menjadi salah satu ciri khasnya (Ibn al-Jazari, 1995; al-Shatibi, 2006). Berbeda dengan beberapa
imam qird’at lain yang cenderung mempertahankan bentuk literal, Aba ‘Amr lebih fleksibel
dengan kaidah-kaidah fonologis tanpa mengurangi makna asli. Hal ini menunjukkan bahwa
pendekatan beliau berada pada titik temu antara pemeliharaan makna dan kefasihan linguistik.
Kuatnya sanad dari guru-guru seperti Abiu al-’Aliyah dan Mujahid bin Jabr, memperkuat
legitimasi transmisi qira’ah beliau dalam konteks ilmiah dan spiritual.

Dari penelusuran terhadap biografi, sanad, dan corak bacaan Abt ‘Amr bin al-"Ala’,
dapat disimpulkan bahwa gira’ah beliau merupakan perpaduan antara otoritas ilmiah dan
kehalusan linguistik yang tinggi. Kajian ini penting tidak hanya untuk melestarikan warisan
bacaan al-Qur’an, tetapi juga sebagai landasan dalam memperkaya studi al-Qur'an di era
kontemporer. Di tengah tantangan globalisasi dan krisis identitas linguistik, mengkaji tokoh
seperti Abti ‘Amr menjadi kontribusi signifikan dalam pengembangan keilmuan Islam yang
berbasis sanad, kearifan lokal, dan analisis linguistik mendalam. Kajian ini sekaligus
menguatkan bahwa pemahaman qira’at bukan hanya perkara teknis, melainkan bagian dari
rekonstruksi intelektual yang relevan bagi pendidikan Islam masa kini.

Metode Penelitian

98



Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif-analitis
untuk menelusuri karakteristik khas qird’ah Abt ‘Amr bin al-’Ald" melalui studi teks-teks
klasik. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menggali makna dan dinamika historis
dari perkembangan qira’at secara mendalam, tanpa mengabaikan konteks sosio-ilmiah tempat
gira’ah tersebut berkembang. Pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan, dengan
fokus pada referensi primer dan sekunder yang otoritatif dalam bidang ilmu qira’at. Di antara
karya utama yang dijadikan rujukan adalah al-Taysir fi al-Qira’at al-Sab’ karya Abt ‘Amr al-
Dani, yang secara sistematis menyajikan perbedaan dan teknik pembacaan dari tujuh imam
gira’ah. Selain itu, digunakan pula kitab al-Sab‘ah fi al-Qira’at karya Ibn Mujahid, yang menjadi
tonggak dalam kanonisasi tujuh qgira’ah mutawatir dan menyertakan penjelasan sanad serta
argumentasi linguistik para imam qira’ah (Ghali, 2018; Al-Azami, 2015).

Teknik analisis data dalam penelitian ini dilakukan dengan telaah mendalam terhadap
kandungan teks klasik guna mengungkap keunikan dan kekhasan metode pembacaan Abu
‘Amr bin al-"Ala’. Analisis diarahkan pada aspek sanad transmisi qird’ah, praktik-praktik
pembacaan yang diwariskan melalui para rawi seperti al-Dari dan al-Saisi, serta pandangan-
pandangan fonetik dan tajwid yang menjadi ciri khas beliau dalam pelafalan huruf tertentu,
seperti imalah, idgham kabir, dan tahqiq huruf. Telaah ini diperkuat dengan merujuk pada
karya tafsir dan ilmu al-Qur’an seperti Manahil al-"Irfan fi ‘Ulum al-Qur’an karya Muhammad
‘Abd al-’Azhim al-Zurqani, yang turut menyinggung nilai ilmiah dan keberterimaan qira’at
dalam tradisi keilmuan Islam. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya bersifat filologis,
tetapi juga hermeneutik, karena berupaya menangkap makna dan implikasi dari pembacaan
gira’ah dalam horizon pemahaman kontemporer (Nass, 2020; Zurqani, 1995).

Hasil dan Pembahasan
Hadis-Hadis yang menunjukan adanya perbedaan bacaan dalam al-Qur’an.

Sekilas mengutip Hadis yang menjelaskan awal mula munculnya perbedaan bacaan al-
Qur’an. dalam hadi digambarkan perbedaan bacaan yang terjadi antara ‘Umar dan Hisha>m,
kemudia mereka berdua bisa diselesaikan kepada penerima wahyu (Rasulullah), kemudia
kedua Sahabat tersebut sama-sama dibenarkan Rasulullah.

Hadis yang menerangkan al-Qua’an diturunkan dengan Tujuh Huru

e Lhaa JB s ¢ ¢ gl U JB (pSia G (o U JUB adla l 0 4ll) 2 U JB Sal) Gilla (0 dasa 0 (0 Laa
O A8 Cran s JB A 38 Gy Gaa i e 8wl (n Bue 8 g Gl U OB a0 il U QB anald) 0y (s )
Ll A1 ales g Adle Al e Al gy (S g dnle W8 Le s o BN B g 18 asSall (o alda Coaw (8 )
o () A by 2 s g 4l ALYl 401 e A i 403 4 el i il o 4l G o
dju‘)dﬁéiﬁgwgmsf-\ﬂ\bﬁiﬁ\:AAJQ&Q&\ULA&\JWJQJGQW\}‘LAJ#uiﬁo@ﬂ\SJJuiﬁg\:ﬂ
L )95 B Cajal das Ao 350 O AN 138 o) e 350 \A&d&ﬁﬂ\ﬂ\ﬁ\@d@?ﬁﬂy\ 138 ¢ alu g ddle ALl L ALY

1997), Abu> ‘Umar)[ 4 s

Riwayat hidup Abu> “Amrin al-Ala>’.

99



Abu “Amr bin al-’Ala’, yang nama lengkapnya diperdebatkan dalam berbagai riwayat
klasik, merupakan salah satu tokoh paling menonjol dalam sejarah Qira’at al-Qur’an. Dalam
riwayat Abu Bakar (1400 H), ia disebut sebagai Zabban bin al-"Ala” bin “Ammar al-Basri, namun
beberapa ulama lainnya seperti al-Asma’i, ‘Abd al-Warith, dan al-Mugqri" menyebutkan nama-
nama lain seperti al-‘Uryan atau Yahya. Perbedaan ini mencerminkan tradisi transmisi lisan
dan keterbatasan dokumentasi pada masa awal Islam. Menariknya, al-Zurqani (tt.) dalam
Manahil al-"Irfan menguatkan versi bahwa nama lengkapnya adalah Abu ‘Amr Zabban bin al-
‘Ala” al-Basri, yang dikenal sebagai tokoh terpercaya dalam Qira’at dan ‘alim dalam agama.
Penekanan pada kejujuran dan amanah Abu ‘Amr menjadi indikator penting bahwa otoritas
keilmuan di masa klasik tidak hanya ditentukan oleh kemampuan intelektual, tetapi juga
integritas moral dan religius. Tradisi keilmuan ini membentuk fondasi epistemologis yang
kokoh dalam transmisi Qira’at di masa berikutnya.

Sebagai seorang ahli Qira’at yang menempuh perjalanan keilmuan ke berbagai kota
besar Islam seperti Makkah, Madinah, Kufah, dan Basrah, Abu ‘Amr dikenal memiliki jaringan
guru yang sangat luas. Ia belajar dari tokoh-tokoh besar seperti Mujahid bin Jabr dan Sa’id bin
Jubair, dua murid utama dari Ibn ‘Abbas, yang langsung mendapatkan ilmu dari Rasulullah
melalui sahabat-sahabat besar seperti Ubay bin Ka’b. Jalur transmisi keilmuan ini menjadi bukti
kuat bahwa Qira’at yang diajarkan Abu “Amr memiliki legitimasi sanad yang otoritatif dan
terpercaya. Menurut Muhtar (2019), Ibn ‘Abbas sendiri adalah tokoh sentral dalam
pengembangan tafsir dan Qira’at generasi tabi'in. Sementara itu, dalam riwayat dari al-Hazan
bin Makhlad, disebutkan bahwa Abu ‘Amr membaca langsung kepada Mujahid, yang mengaji
kepada Ibn “‘Abbas, menandai kesinambungan sanad yang kokoh dan bersambung hingga Nabi
Muhammad SAW. Jaringan keilmuan yang sangat luas ini menjadikan Abu ‘Amr sebagai salah
satu perawi dan ahli Qira’at yang paling otoritatif sepanjang sejarah.

Di Basrah, Abu ‘Amr bukanlah satu-satunya tokoh Qira’at, namun ia menjadi yang
paling dikenal berkat keistimewaan metode pengajaran dan kefasihannya. Ia hidup sejaman
dengan para ahli Qira’at Basrah seperti Ibn Abi Ishaq dan ‘Isa bin ‘Umar al-Taqafi, namun gaya
bacaannya yang ringan dan tidak memberatkan membedakannya dari yang lain. Menurut
catatan dalam Manahil al-"Irfan, kelebihan Abu ‘Amr adalah kemampuannya menyederhanakan
bacaan sehingga dapat diterima dengan mudah oleh berbagai lapisan masyarakat, tanpa
mengurangi keakuratan dan kekuatan sanad. Bahkan, al-Hasan al-Basri, seorang guru besar di
Basrah, disebut memiliki karakteristik serupa dengan Abu ‘“Amr dalam hal keringanan bacaan.
Ini menunjukkan bahwa dalam pengajaran Qira’at, pendekatan pedagogis yang komunikatif
dan adaptif telah diterapkan sejak masa awal. Dalam konteks pendidikan Islam modern,
metode Abu ‘Amr relevan untuk dijadikan teladan dalam pengembangan kurikulum Qira’at
yang inklusif dan kontekstual.

Latar belakang Abu ‘Amr bin al-"Ala” yang lahir sekitar tahun 68 H di Makkah dan
perjalanannya yang luas ke pusat-pusat keilmuan Islam menjadikannya figur sentral dalam
disiplin Qira’at Sab’ah. Ia dikenal memiliki jumlah guru paling banyak dibanding qari” lainnya,
yang menunjukkan dedikasi tinggi terhadap otentisitas bacaan. Saudara kandungnya, Abu

100



Sufyan bin al-*Ala’, bahkan membantu memperkaya keilmuan Abu ‘Amr melalui pengumpulan
data huruf-huruf Qira’at saat musim haji. Keahliannya tidak hanya pada aspek hafalan, namun
juga pemahaman linguistik dan gramatikal, sebagaimana pengaruh dari pergaulannya dengan
tokoh-tokoh Nahwu Basrah. Abu “Amr adalah simbol keterpaduan antara sanad keilmuan yang
kuat dan kematangan pedagogis, sehingga menjadikannya sebagai model ideal dalam
pendidikan Qira’at sepanjang zaman. la meninggal pada tahun 154 H, namun warisan
keilmuannya tetap hidup dalam berbagai riwayat Qira’at yang masih diajarkan hingga kini,
terutama dalam Qira’at Sab‘ah yang diakui secara luas dalam tradisi Islam.

Setelah menetap cukup lama di Basrah sebagai pusat intelektual Islam awal, Aba “Amr
bin al-‘Ala” kemudian melanjutkan perjalanannya ke Kufah. Ia wafat pada tahun 154 H dan
dimakamkan di dekat kediaman Muhammad bin Sulaiman. Sebagaimana diriwayatkan oleh
Abu Bakar Ahmad bin Musa dari Aba Bakar al-Khallad, dari Waki’ bin al-Jarrah, disebutkan
bahwa Waki’ pernah berkata: "Aku membaca (al-Qur’an) di makam Aba ‘Amr bin al-"Ala’. Ini
adalah kuburannya, budak Bani Hanifah." (Abt “Amr ‘Uthman, 1984). Catatan ini menunjukkan
betapa keberadaan fisik tokoh tersebut menjadi situs spiritual sekaligus simbol transmisi
keilmuan. Konteks wafat dan pemakamannya memperkuat pengaruh Abt “Amr sebagai ulama
besar dalam lintasan sejarah qira’at, tidak hanya melalui karya dan murid-muridnya, tetapi
juga melalui keteladanan hidupnya yang terus dikenang dan menjadi rujukan hingga hari ini
(Al-Suyati, 2004).

Abt ‘Amr bin al-"Ala” dikenal memiliki jaringan keilmuan yang luas, terutama dalam
bidang qira’at. Ia berguru kepada sejumlah ulama besar yang menjadi figur sentral dalam
transmisi bacaan al-Qur’an generasi tabi‘in. Di antara guru-gurunya tercatat nama-nama seperti
Anas bin Malik, al-Hasan al-Basri, dan Mujahid bin Jabr. Keberagaman sumber ini
memperlihatkan keluasan perspektif gira’ah yang ia kuasai serta legitimasinya sebagai perawi
utama dalam tradisi bacaan sab’ah (Ibn al-Jazari, 1995). Dalam riwayat lain disebutkan bahwa
Mujahid bin Jabr, salah satu gurunya, menerima bacaan al-Qur’an dari “Abd Allah ibn ‘Abbas
yang belajar langsung dari Ubayy ibn Ka'b, sahabat yang mendapat pengajaran langsung dari
Rasulullah #. Ini menunjukkan bahwa sanad keilmuan Abt ‘Amr memiliki rantai transmisi
yang kuat dan terpercaya, menjadi simbol kesinambungan ilmu dari Nabi hingga generasi
setelahnya (Erfan, 2012).

Analisis terhadap jaringan sanad Aba ‘Amr juga menunjukkan bahwa ia tidak sekadar
mewarisi bacaan, tetapi menyaring dan membakukan bentuk-bentuk qgira’ah yang otoritatif
sesuai dengan konteks linguistik dan sosiologis masyarakat Islam awal. Sebagai contoh, Sa‘id
bin Jubayr merupakan salah satu gurunya yang memberi validasi langsung terhadap bacaan
Abt ‘Amr. Dalam satu riwayat disebutkan bahwa ketika Abt ‘Amr membacakan al-Qur’an,
Sa‘'id mendengarkannya dan berkata, “Pastikan bacaanmu ini” (Syafiuddin, 2015). Validasi ini
penting secara akademik karena menunjukkan proses verifikasi dalam transmisi bacaan. Di sisi
lain, fakta bahwa Abt ‘Amr belajar dari lebih dari dua puluh guru menjelaskan dedikasi
intelektualnya dalam menekuni qira’at sebagai ilmu yang membutuhkan otentisitas, ketelitian,
dan kesinambungan sanad yang sahih (Ibn Mujahid, 2003).

101



Dengan dasar sanad yang kokoh dan reputasi keilmuan yang luas, Aba “Amr bin al-
‘Ala’ tidak hanya menjadi perawi, tetapi juga pembaru dalam pembakuan bacaan al-Qur’an di
era klasik. Keberadaannya di Basrah dan Kufah—dua kota penting dalam perkembangan ilmu
gira’at—memungkinkan dia mengintegrasikan berbagai corak dialektika Arab ke dalam satu
sistem bacaan yang memiliki karakteristik tersendiri. Murid-muridnya seperti al-Dari dan al-
Stsi kemudian menjadi mata rantai penting dalam penyebaran corak bacaan Abt ‘Amr yang
khas. Tulisan ini menegaskan kontribusi Aba “Amr dalam membangun dasar ilmiah qira’at,
baik dari aspek biografi, sanad, maupun karakteristik bacaan. Hal ini penting tidak hanya
untuk studi sejarah al-Qur’an, tetapi juga sebagai pijakan dalam pengembangan ilmu qira’at di
era kontemporer yang semakin terbuka terhadap pendekatan interdisipliner dan digitalisasi
manuskrip bacaan.

Abt ‘Amr bin al-"Ala” dikenal sebagai salah satu tokoh penting dalam dunia Qira’at al-
Qur’an, yang memiliki kontribusi besar melalui murid-muridnya yang tersebar luas dan
mendalami Qira’at darinya. Di antara murid-murid yang menonjol adalah al-Diiri dan al-Sasi,
yang menjadikan Qira’at Abta ‘Amr terkenal dan diwariskan hingga saat ini. Keduanya
menerima bacaan melalui jalur al-Yazidi, yakni Abu Muhammad Yahya bin al-Mubarak al-
‘Adawi, yang menjadi simpul transmisi penting dalam silsilah keilmuan ini. Al-Dari dikenal
sebagai perawi yang thigah (terpercaya) dan dabit (kuat hafalannya), bahkan disebut sebagai
orang pertama yang mengumpulkan riwayat Qira’at Abat ‘Amr melalui al-Yazidi (al-Zarqani,
2001; al-Dani, 1995). Kekuatan sanad dan kesinambungan transmisi dari guru ke murid
menunjukkan adanya sistem keilmuan yang sistematis dalam tradisi Qira’at, sebagaimana juga
menjadi bukti otentisitas bacaan al-Qur’an dari masa ke masa.

Al-Stsi, murid lainnya yang menonjol, juga dikenal sebagai perawi yang sangat
terpercaya. Ia meriwayatkan Qira’at melalui jalur yang sama dengan al-Duri, yaitu dari al-
Yazidi, dan memiliki reputasi sebagai periwayat yang teliti. Dalam tradisi transmisi ilmu
Qira’at, kehadiran al-Stisi melengkapi otoritas Qira’at Abtt “Amr sebagai salah satu dari tujuh
imam Qira’at mutawatir. Riwayatnya didukung oleh berbagai sanad yang bersambung hingga
Rasulullah melalui sahabat-sahabat terkemuka seperti Ubay bin Ka’b dan Abdullah bin ‘Abbas.
Menurut Badruddin al-Zarkashi, jalur sanad para imam Qira’at tujuh ini kembali kepada empat
sahabat besar Rasulullah SAW, yang mengindikasikan pentingnya kesinambungan sanad
dalam menjaga keotentikan bacaan (al-Zarkashi, 2003; Ibn al-Jazari, 2005). Hal ini menunjukkan
bahwa pendidikan Qira’at tidak hanya berlandaskan hafalan, tetapi juga pada prinsip sanad
yang sahih dan kesinambungan metodologis.

Melalui jalur periwayatan yang kuat ini, Qira’at Abtt “Amr tidak hanya menjadi warisan
bacaan, melainkan juga simbol kontinuitas intelektual dalam Islam. Keberadaan murid-murid
seperti al-Dari dan al-Stsi memastikan bahwa metode pengajaran dan pembelajaran Qira’at
dilakukan dengan standar tinggi dan akurasi. Hal ini mencerminkan sistem pendidikan Islam
klasik yang mengedepankan kualitas, verifikasi, serta tanggung jawab ilmiah. Dalam konteks
pendidikan Islam modern, model semacam ini masih sangat relevan, terutama sebagai rujukan
dalam menjaga integritas keilmuan serta membangun tradisi akademik berbasis sanad dan

102



otoritas keilmuan. Transmisi ini menunjukkan bahwa validitas suatu ilmu tidak hanya
ditentukan oleh teks, tetapi juga melalui sanad yang bersambung dan dapat
dipertanggungjawabkan secara epistemologis.

Pendapat Abu ‘Amr tentang Hamzah Sa>kinah dan Alif

Imam Abu ‘Amr bin al-Ala> merupakan salah satu imam gqira’at yang dikenal
memiliki pendekatan fonetik dan linguistik yang sangat halus dalam membaca al-Qur’an,
khususnya dalam menyikapi fenomena Hamzah sukun. Dalam masalah ini, ia memiliki
pandangan berbeda dibanding imam gira’at lainnya. Riwayat al-Su>si dari al-Bazzi menyebut
bahwa Abu ‘Amr meninggalkan seluruh bacaan Hamzah sukun dalam al-Qur'an dan
menggantikannya dengan huruf sejenis sebelumnya (idgha>m). Namun, pengecualian
diberikan untuk 35 posisi dalam mushaf yang tetap mempertahankan Hamzah, antara lain:
sukun Hamzah karena ja>zim (¢! L 3 &S233), sukun Hamzah karena jawaban syarat (0} < —= i
4 a e d), serta sukun Hamzah karena atjaf dalam 19 posisi. Selain itu, ada pula bacaan
Hamzah yang tetap dipertahankan seperti dalam surah al-Ahza>b, Maryam, al-Balad, dan al-
Humazah. Ini mencerminkan prinsip ketat Abu ‘Amr dalam mengedepankan keseragaman dan
kemudahan pengucapan, sebagaimana dijelaskan dalam penelitian Zahro & Maulidya (2024)
serta Hawasi (2022), yang menunjukkan bahwa pendekatan Abu ‘Amr sangat memperhatikan
kaidah nahwu dan fonologi Arab.

Pandangan Abu ‘Amr juga terlihat konsisten dalam praktik ibadah seperti shalat. Dalam
konteks ini, Abu ‘Amr diketahui secara tegas meninggalkan Hamzah sukun baik pada posisi fa’
ti’il, ‘ain fi'il, maupun la>m fi’il, sebagaimana disebutkan dalam kitab al-Taisi>r fi al-Qira>a>t
al-Sab’. Contoh-contoh bacaan yang mengalami penghilangan Hamzah seperti osi<3 2, 0545 2,
bowi 3 @3y, &i3a Uis dan & 3 kb menunjukkan pendekatan fonetik yang mendalam
terhadap makharij al-hjuruf (tempat keluarnya huruf). Hal ini juga memberikan kemudahan
kepada para pembaca dan pelafal al-Qur'an dalam membacanya secara lebih ringan dan
terhindar dari kesalahan tajwid. Penekanan pada keindahan bunyi dan kefasihan makna
menjadi dasar penting dalam pendekatan ini. Abu ‘Amr juga mencerminkan pemikiran
nahwiyah yang kuat, di mana struktur fonetik sejalan dengan kaidah-kaidah sintaksis bahasa
Arab, sebagaimana ditegaskan oleh Abu ‘Umar ad-Dani dalam karya klasiknya dan diperkuat
kembeali oleh analisis kontemporer dari Al-Zargani (2012) dan Ghazali (2023).

Selain itu, Abu ‘Amr al-"Ala>’ juga menunjukkan perhatian terhadap nama-nama asing
(ajami>) yang disebut dalam al-Qur’an. Menurut pendapat beliau, Alif dalam nama-nama
seperti Ibrahi>m, Isma>‘i>l, Ish}a>q, Ha>ru>n, ‘Imra>n, Lugma>n, Sulayma>n, S}a>lih}, dan
Ma>lik dihilangkan karena kesepakatan penulis mushaf. Praktik ini dimaksudkan untuk
menjaga keotentikan dan keaslian fonetik asing dalam pelafalan Arab, serta menunjukkan
bahwa mushaf tidak hanya mengikuti kaidah Arab murni, tetapi juga mampu mengakomodasi
unsur non-Arab yang diserap dalam al-Qur’an. Langkah ini sangat penting dalam menjaga
kesinambungan semantik dan historis teks suci, tanpa mengorbankan aspek bunyi dan struktur
linguistik. Perspektif ini sejalan dengan kajian Omar & Ariffin (2022) serta al-Samarrai (2021),

103



yang menunjukkan bahwa proses kodifikasi mushaf melibatkan ijtihad linguistik tingkat tinggi,
di mana Abu ‘Amr berperan sebagai intelektual yang mengintegrasikan antara ilmu gira’at,
fonologi, dan sejarah penyusunan mushaf.

Pendapat Abu> ‘Amrin tentang al-Idhgha>m al-Kabi>r

Huruf-huruf berharkat yang sama dalam pengucapan (mutama>thil fi> al-Lafz}i) dan
berdekatan dalam Makhraj (Mutaqa>rib fi al-Makhraj), (Mustaffa, M., & Nasir, K. (2022).
Dalam hal ini ada duam macam.

1. Kedua huruf hurus bertemu dala satu kalimat (Lafaz})
2. Kedua huruf hurus bertemu dalam dua kalimat (Lafaz})

Ketika Abu> ‘Amrin menemukan dua hurup berkumpul dalam satu lafaz}, maka kedua
huruf tidak di Idhgham-kan, kecuali dalam dua surah saja.

1. Al-Bagarah: aSSwia
2. al-Mudaththir : asSlu La
contoh yang tidak di idhgham-kan (di baca [z}ha>r) : agal agh 52, aSS sy, Ui saladi

Apabila dua huruf bertemu dalam dua Kalimat, maka huruf pertama di-ihgham-kan
kepada huruf nomor dua. Sama saja huruf pertama sukun atau ber-harka :
(A TAHY) 5 (Mag 63 0a9) 5 (ps Al ) 9 (Jr el 5 (2 A) 5 (s 4d)
aldll ) 5 (1S @ sdig) 5 (IS dlanad) 5 (aSebad Goatung) 5 (pgd SR 13 5 (o2 pddy)
(Abu> Bakar ( agtaws cdl) o (Lealty) o (Oldaay sgdi) 9 (QSTAS9al) ) 5 (s Sm
Ahmad1,400),
Kesimpulan
Puji syukur Alhamdulillah atas segala limpahan rahmat dan nikmat-Nya yang telah
diberikan kepada kita semua, sehingga pada kesempatan ini kami dapat menyelesaikan
penyusunan makalah ini, meskipun dengan segala keterbatasan yang ada dan isi yang masih
sangat singkat. Dalam makalah ini, kami mencoba menyinggung beberapa aspek penting yang
berkaitan dengan kajian ilmu Qira’at, khususnya yang berkenaan dengan Qira’at Imam Abu
‘Amr bin al-"Ala’. Di antara hal-hal yang kami uraikan adalah biografi singkat beliau, jaringan
keilmuan yang mencakup guru-gurunya dan murid-muridnya, serta madhhab-nya dalam
menyikapi bacaan Hamzah sukun, fenomena Idgham Kabir, serta pembahasan tentang alif
yang dibaca dan yang tidak dibaca menurut riwayat qgira’at beliau. Qira’at Abu “Amr menjadi
sangat populer dan termasuk dalam kelompok gira’at tujuh karena jasa dua murid utamanya,
yaitu al-Duri dan al-Susi, yang menyebarkan dan mengajarkan riwayat bacaan tersebut melalui
jalur al-Yazidi, yang merupakan murid langsung dari Abu ‘Amr. Peran mereka sangat
signifikan dalam membumikan dan melegitimasi bacaan Abu ‘Amr sebagai bagian dari gira’at
yang mu'tabarah. Akhir kata, kami menyadari bahwa dalam penulisan makalah ini masih

104



banyak kekurangan, baik dari segi substansi, sistematika, maupun redaksi. Sebagai manusia
biasa, penulis tentu tak luput dari salah dan lupa. Oleh karena itu, kritik dan saran yang
membangun sangat kami harapkan demi perbaikan di masa mendatang. Semoga diskusi dan
pembahasan ini bernilai ibadah dan diridai oleh Allah SWT. Aamiin.

Daftar Pustaka

Abu> Bakar Ahmad bin Musa bin al-Abba>s bin Muja>hid al-Tami>mi> al-Baghda>di>, al-
Sab’ah fi al-Qira>a>t (Kairo: Dar al-Ma’a>rif 1400 H.)

Abu ‘Amr ‘Uthma>n bin Sa’id bin ‘Uthman bin Sa’i>d bin ‘Amr al-Da>ni>, al-Taisi>r fi al-
Qira>a>t al-Saba” (Bairut: Dar al-Kita>b al-Arabi> 1984)

Abd al-Fatta>h al-Syyid ‘Ajami> al-Mars}afi, Hida>yah al-Qari’ ila> tajwi>d kalam ( Saudi:
mamlakah saudiah)

Abu> Bakar Ahmad bin Musa bin al-Abba>s bin Muja>hid al-Tami>mi> al-Baghda>di> (Kairo:
Dar al-Ma’a>rif 1400 H.)

Sekh Muhammad Abd al-’Az}im al-Zurqa>ni, mana>hil al-‘Irfa>n fi ‘Ulu>m al-Qur’an (Kairo: Dar
al-Sala>m,2006)

Ahmad bin al-Hasan bin Mihra>n al-Naisaburi>, ‘Ulu>m al-Qur’an (Damshik: Majma’ al-
Lughah al-Arabiyah, 1981)

Imam Badruddin Muhammad bin Abd Allah al-Zarkashi, al-Burha>n fi> ‘Ulu>m al-Qur’an
(Kairo: Dar al-Turath),338

Abu> T{a>hir Isma>'i>] bin Khalaf al-Muqri’ al-Ans}a.ri> al-Andalusi>, al-‘Unwa>n fi al-
Qira>a>t al-Sab’ (Basrah: Dar Hayah 2005 )

Imam Abu>‘Amrin “Uthma>n bin Sa’id al-Da>ni>, Al-Taisi>r fi al-Qira>a>t al-Saba’ (Bairut: Dar
al-Kutub, 1984 ),36.

Abu> “Umar al-Da>ni>, al-Ahru>f al-Sab’ah lilquran, (Jiddah: Dar al-Mana>rah, 1997), 11.

Wathani, S. (2016). DIALEKTIKA AL-QUR'AN DENGAN POLA PIKIR KEBERAGAMAAN
MASYARAKAT ARAB: Analisis Psiko-Sosial. Indonesian Journal of Islamic Literature
and Muslim Society, 1(2), 181-198.

Erfan, M. (2012). Dialektika Realitas Kemanusiaan Dan Hukum Al-Qur'an. Asy-Syir'ah: Jurnal
IImu Syari'ah dan Hukum, 46(2).

Rasyad, R. (2018). TINJAUAN KITAB SYARAH SUNAN ABI DAWUD “Bazdl Al-Majhud Fi
Halli Aby Dawud”. Jurnal Ilmiah Al-Mu'ashirah: Media Kajian Al-Qur'an dan Al-Hadits
Multi Perspektif, 15(2), 143-151.

Rasyidah, I. H., Faiziah, A. R., & Majidah, A. (2024). TAFSIR MASA TABIIN: MENELUSURI
PUSAT STUDI DAN MENYELAMI PEMAHAMAN MUJAHID BIN JUBAIR. AR-
ROSYAD: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora, 2(2), 32-43.

105



Mubhtar, Z. (2019). Ibnu Abbas:(Studi Biografi Generasi Awal Mufassir Al-Qur'an). Al-I'jaz:
Jurnal Studi Al-Qur’an, Falsafah dan Keislaman, 1(1), 96-107.

Syafiuddin, A. (2015). TAFSIR TABIIN (Tokoh, Metode, Sumber dan Corak). Jurnal Asy-
Syukriyyah, 14(1), 11-23.

Zahro, M., & Maulidya, A. (2024). Qur’anic Recitation Varieties: Recognizing Qira'at as a
Spiritual Tradition. Jurnal Studi Ilmu Alquran Dan Tafsir, 1(1).

Omar, S. A. C,, & Ariffin, S. (2022). Analisis Manhaj lImu Rasm dalam Surah Al-Baqarah: Kajian
Manuskrip Al-Quran MSS 4322 Karangan Pangeran Jimat: Analysis of Manhaj Rasm in
Surah Al-Bagarah: A Study of Manuscripts Al-Quran MSS 4322 by Pangeran
Jimat. Jurnal Usuluddin, 50(2), 1-12

Maulidya, A., Baiyinah, B., Hanifa, C. M., & Nisa, D. (2023). Mengenal Lebih Dekat Tentang
Qiroat Al-Qur’an dan Qurro. El-Darisa: Jurnal Pendidikan Islam, 2(1), 120-134..

Hawasi, A. (2022). Diakritik mushaf al-qur'an (studi komparatif metode dabt abu “amr al-dani
dan abu daud aplikasi dan implikasinya terhadap mushaf di dunia islam).

Mustaffa, M., & Nasir, K. (2022). WACANA ILMU TAHIRAT DALAM PENGAJIAN AL-
QIRAAT: ANALISIS TERHADAP METODOLOGI IBN AL-JAZARI DALAM KITAB
AL-NASHR. Jurnal'Ulwan, 7(2), 1-16.

106



