
 
 

97 
 

Karakteristik Qirā’ah Abū ‘Amr bin al-‘Alā’: Biografi, Riwayat Sanad, 
dan Corak Bacaan 

1)Taufiqurrahman, 2)Ahmad Zaini 
1),2)Institut Agama Islam al-Khairat Pamekasan 

1)taufiqurrohman737@gmail.com, 1)putra.lajhing@gmail.com 

Abstract 

This paper explores the figure of Abū ‘Amr bin al-‘Alā’, one of the seven renowned qirā’ah imams, whose 
contributions to Qur’anic recitation have been pivotal. The study focuses on his biography, his network of 
teachers and students, and the distinct features of his recitation, including his positions on hamzah 
sākinah, omitted alif in foreign names, and al-idhghām al-kabīr. The research aims to highlight Abū 
‘Amr's contributions to the mutawātir recitation tradition and their relevance in the science of qirā’āt. 
Employing a qualitative, descriptive-analytical method based on textual analysis of classical sources such 
as al-Taysīr and al-Sab‘ah fī al-Qirā’āt, the study finds that Abū ‘Amr's recitation is characterized by 
phonetic clarity, linguistic fluency, and ease of pronunciation, which reflected the dominant style of 
Baṣrah. The legacy of his prominent students, such as al-Dūrī and al-Sūsī, has further solidified his 
reading style as one of the most authoritative forms of Qur’anic recitation to this day. 

Keywords: Qirā’ah, Abū ‘Amr bin al-‘Alā’, Qur’an, al-idhghām al-kabīr, hamzah sākinah 

Abstrak  

Makalah ini membahas sosok Abū ‘Amr bin al-‘Alā’, salah satu imam qirā’ah sab‘ah yang memiliki peran 
signifikan dalam periwayatan bacaan al-Qur’an. Fokus kajian ini meliputi biografi Abū ‘Amr, jaringan 
guru dan muridnya, serta karakteristik khusus dalam bacaan yang diriwayatkannya, termasuk 
pendapatnya mengenai hamzah sākinah, alif dalam nama-nama ‘ajamī, dan al-idhghām al-kabīr. Kajian 
ini bertujuan untuk menunjukkan kontribusi Abū ‘Amr terhadap sistem qirā’ah mutawātirah dan 
relevansinya dalam khazanah ilmu qirā’āt. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 
metode deskriptif-analitis berbasis studi pustaka terhadap karya klasik seperti al-Taysīr dan al-Sab‘ah fī 
al-Qirā’āt. Hasil kajian menunjukkan bahwa qirā’ah Abū ‘Amr memiliki kekhasan dalam aspek pelafalan, 
kejelasan makhraj, dan kemudahan dalam pengucapan yang menjadi ciri dominan di kalangan penduduk 
Baṣrah kala itu. Selain itu, ketokohan murid-muridnya seperti al-Dūrī dan al-Sūsī turut mengukuhkan 
eksistensi qirā’ah ini dalam tradisi bacaan Al-Qur’an yang otoritatif hingga kini. 

Kata Kunci: Qirā’ah, Abū ‘Amr bin al-‘Alā’, al-Qur’an, al-idhghām al-kabīr, hamzah sākinah 

 

Pendahuluan 

Al-Qur’an yang diturunkan lebih dari empat belas abad lalu tidak hanya menjadi 
pedoman hidup umat Islam, tetapi juga mencerminkan kompleksitas linguistik masyarakat 
Arab kala itu. Salah satu manifestasi dari dinamika bahasa Arab dalam mushaf adalah 
keberadaan qirā’āt (ragam bacaan), yang tidak hanya mengakomodasi variasi fonetik, tetapi 
juga memudahkan pemahaman makna di berbagai suku Arab yang memiliki dialek berbeda 
(Wathani, 2016; Erfan, 2012). Qirā’āt diturunkan melalui jalur mutawātir, menjamin keaslian 

mailto:taufiqurrohman737@gmail.com


 
 

98 
 

dan otoritasnya dalam khazanah keilmuan Islam. Transmisi bacaan ini dilandasi oleh sanad 
yang sahih dan tidak terputus, menjadikannya bagian integral dari ilmu-ilmu al-Qur’an. Selain 
aspek linguistik, qirā’āt juga menunjukkan fleksibilitas ajaran Islam dalam merespons 
keragaman budaya dan fonologi, terutama pada masa awal Islam ketika umat Muslim masih 
beragam dalam hal dialek dan kemampuan baca-tulis. 

Peristiwa yang memperlihatkan pentingnya toleransi terhadap ragam bacaan terjadi 
saat Sayyidunā ‘Umar bin al-Khaṭṭāb berselisih dengan Hishām bin Ḥakīm dalam bacaan Surah 
al-Furqān. Rasulullah صلى الله عليه وسلم menegaskan bahwa keduanya benar karena termasuk dalam sab‘atu 
aḥruf, yakni tujuh ragam dialek al-Qur’an yang diizinkan. Validasi Rasulullah terhadap 
perbedaan ini menjadi fondasi kuat bagi perkembangan ilmu qirā’āt sebagai disiplin yang sah 
(Ibn al-Jazarī, 1995; al-Suyūṭī, 2008). Perbedaan bacaan bukanlah penyimpangan, tetapi 
representasi dari keluasan rahmat dan hikmah dalam penyampaian wahyu. Oleh karena itu, 
qirā’āt tidak sekadar masalah fonetik, tetapi mencerminkan keanekaragaman dan kesatuan 
dalam keberagaman. Secara historis, pengakuan terhadap qirā’āt menandai integrasi antara 
tradisi lisan yang kuat dan kodifikasi ilmu secara sistematis dalam peradaban Islam klasik. 

Dalam konteks inilah muncul nama besar Abū ‘Amr bin al-‘Alā’, salah satu imam qirā’āt 
sab‘ah yang berasal dari Baṣrah. Ia bukan hanya seorang qārī’, tetapi juga ahli bahasa, tafsir, 
dan nahwu, yang menjadikan kontribusinya multidisipliner (al-Dhahabī, 1997; Ibn Mujāhid, 
2003). Abū ‘Amr dikenal sebagai tokoh yang mendalami ilmu-ilmu alat secara mendalam, 
sehingga pendekatan qirā’atnya sangat dipengaruhi oleh kepekaan linguistik. Qirā’ah beliau 
memiliki karakteristik kehalusan bacaan dan kehati-hatian fonetik, sebagaimana terlihat dalam 
periwayatan yang disampaikan oleh dua murid terkenalnya, al-Dūrī dan al-Sūsī. Baṣrah 
sebagai pusat intelektual saat itu memberikan ruang yang luas bagi pertumbuhan ilmu-ilmu 
linguistik dan qirā’āt, menjadikan Abū ‘Amr sebagai tokoh sentral dalam tradisi bacaan al-
Qur’an yang berbasis pada ketepatan artikulasi dan kelestarian sanad. 

Jaringan transmisi qirā’ah Abū ‘Amr memperlihatkan kesinambungan antara otoritas 
sanad dan kecermatan dalam bacaan. Al-Dūrī dan al-Sūsī menjadi dua jalur utama periwayatan 
qirā’ah ini yang menyebar luas di wilayah Timur Islam, terutama di wilayah Irak dan 
sekitarnya. Penekanan Abū ‘Amr pada panjang-pendek harakat dan idghām mutamāthilayn 
menjadi salah satu ciri khasnya (Ibn al-Jazarī, 1995; al-Shāṭibī, 2006). Berbeda dengan beberapa 
imam qirā’āt lain yang cenderung mempertahankan bentuk literal, Abū ‘Amr lebih fleksibel 
dengan kaidah-kaidah fonologis tanpa mengurangi makna asli. Hal ini menunjukkan bahwa 
pendekatan beliau berada pada titik temu antara pemeliharaan makna dan kefasihan linguistik. 
Kuatnya sanad dari guru-guru seperti Abū al-‘Āliyah dan Mujāhid bin Jabr, memperkuat 
legitimasi transmisi qirā’ah beliau dalam konteks ilmiah dan spiritual. 

Dari penelusuran terhadap biografi, sanad, dan corak bacaan Abū ‘Amr bin al-‘Alā’, 
dapat disimpulkan bahwa qirā’ah beliau merupakan perpaduan antara otoritas ilmiah dan 
kehalusan linguistik yang tinggi. Kajian ini penting tidak hanya untuk melestarikan warisan 
bacaan al-Qur’an, tetapi juga sebagai landasan dalam memperkaya studi al-Qur’an di era 
kontemporer. Di tengah tantangan globalisasi dan krisis identitas linguistik, mengkaji tokoh 
seperti Abū ‘Amr menjadi kontribusi signifikan dalam pengembangan keilmuan Islam yang 
berbasis sanad, kearifan lokal, dan analisis linguistik mendalam. Kajian ini sekaligus 
menguatkan bahwa pemahaman qirā’āt bukan hanya perkara teknis, melainkan bagian dari 
rekonstruksi intelektual yang relevan bagi pendidikan Islam masa kini. 
 
Metode Penelitian 



 
 

99 
 

Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif-analitis 

untuk menelusuri karakteristik khas qirā’ah Abū ‘Amr bin al-‘Alā’ melalui studi teks-teks 

klasik. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menggali makna dan dinamika historis 

dari perkembangan qirā’āt secara mendalam, tanpa mengabaikan konteks sosio-ilmiah tempat 

qirā’ah tersebut berkembang. Pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan, dengan 

fokus pada referensi primer dan sekunder yang otoritatif dalam bidang ilmu qirā’āt. Di antara 

karya utama yang dijadikan rujukan adalah al-Taysīr fī al-Qirā’āt al-Sab‘ karya Abū ‘Amr al-

Dānī, yang secara sistematis menyajikan perbedaan dan teknik pembacaan dari tujuh imam 

qirā’ah. Selain itu, digunakan pula kitab al-Sab‘ah fī al-Qirā’āt karya Ibn Mujāhid, yang menjadi 

tonggak dalam kanonisasi tujuh qirā’ah mutawātir dan menyertakan penjelasan sanad serta 

argumentasi linguistik para imam qirā’ah (Ghali, 2018; Al-Azami, 2015). 

Teknik analisis data dalam penelitian ini dilakukan dengan telaah mendalam terhadap 

kandungan teks klasik guna mengungkap keunikan dan kekhasan metode pembacaan Abū 

‘Amr bin al-‘Alā’. Analisis diarahkan pada aspek sanad transmisi qirā’ah, praktik-praktik 

pembacaan yang diwariskan melalui para rāwī seperti al-Dūrī dan al-Sūsī, serta pandangan-

pandangan fonetik dan tajwīd yang menjadi ciri khas beliau dalam pelafalan huruf tertentu, 

seperti imālah, idghām kabīr, dan tahqīq huruf. Telaah ini diperkuat dengan merujuk pada 

karya tafsir dan ilmu al-Qur’an seperti Manāhil al-‘Irfān fī ‘Ulūm al-Qur’ān karya Muhammad 

‘Abd al-‘Azhīm al-Zurqānī, yang turut menyinggung nilai ilmiah dan keberterimaan qirā’āt 

dalam tradisi keilmuan Islam. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya bersifat filologis, 

tetapi juga hermeneutik, karena berupaya menangkap makna dan implikasi dari pembacaan 

qirā’ah dalam horizon pemahaman kontemporer (Nass, 2020; Zurqānī, 1995). 

 

Hasil dan Pembahasan 

Hadis-Hadis yang menunjukan adanya perbedaan bacaan dalam al-Qur’an.  

Sekilas mengutip Hadis yang menjelaskan awal mula munculnya perbedaan bacaan al-

Qur’an. dalam hadi digambarkan perbedaan bacaan yang terjadi antara ‘Umar dan Hisha>m, 

kemudia mereka berdua bisa diselesaikan kepada penerima wahyu (Rasulullah), kemudia 

kedua Sahabat tersebut sama-sama dibenarkan Rasulullah. 

Hadis yang menerangkan al-Qua’an diturunkan dengan Tujuh Huru 

] حدثنا فارس بن محمد بن حلف المالكي قال نا عبد الله بن أبي هاشم قال نا عيسى بن مسكين قال نا سحنون بن سعيد قال حدثنا عبد 

مالك بن أنس قال نا ابن شهاب عن عروة بن الزبير عن عبد الرحمن بن عبد القاري قال : سمعت عمر بن  الرحمن بن القاسم قال نا

الخطاب يقول سمعت هشام بن الحكيم يقرأ سورة الفرقان على غير ما أقرؤها عليه وكان رسول الله صلى الله عليه و سلم أقرأبيها 

بردائه فجئت به رسول الله صلى الله عليه و سلم فقلت : يا رسول الله إني سمعت  فكدت أن أعجل عليه ثم أمهلته حتى انصرف ثم لببته

ل هذا يقرأ سورة الفرقان على غير ما أقراتنيها فقال له رسول الله صلى الله عليه و سلم : اقرأ فقرأ القراءة التي سمعته يقرأ فقال رسو

فقرأت فقال : هكذا أنزلت إن هذا القرآن أنزل على سبعة أحرف فاقرؤوا ما  الله صلى الله عليه و سلم : هكذا أنزلت ثم قال لي : اقرأ

 (Abu> ‘Umar  ,(1997 تيسر منه [

Riwayat hidup Abu> ‘Amrin al-‘Ala>’. 



 
 

100 
 

Abu ‘Amr bin al-‘Ala’, yang nama lengkapnya diperdebatkan dalam berbagai riwayat 

klasik, merupakan salah satu tokoh paling menonjol dalam sejarah Qira’at al-Qur’an. Dalam 

riwayat Abu Bakar (1400 H), ia disebut sebagai Zabbān bin al-‘Alā’ bin ‘Ammār al-Basri, namun 

beberapa ulama lainnya seperti al-Asma‘i, ‘Abd al-Wārith, dan al-Muqri’ menyebutkan nama-

nama lain seperti al-‘Uryān atau Yahya. Perbedaan ini mencerminkan tradisi transmisi lisan 

dan keterbatasan dokumentasi pada masa awal Islam. Menariknya, al-Zurqāni (tt.) dalam 

Manāhil al-‘Irfān menguatkan versi bahwa nama lengkapnya adalah Abu ‘Amr Zabbān bin al-

‘Alā’ al-Basri, yang dikenal sebagai tokoh terpercaya dalam Qira’at dan ‘alim dalam agama. 

Penekanan pada kejujuran dan amanah Abu ‘Amr menjadi indikator penting bahwa otoritas 

keilmuan di masa klasik tidak hanya ditentukan oleh kemampuan intelektual, tetapi juga 

integritas moral dan religius. Tradisi keilmuan ini membentuk fondasi epistemologis yang 

kokoh dalam transmisi Qira’at di masa berikutnya. 

Sebagai seorang ahli Qira’at yang menempuh perjalanan keilmuan ke berbagai kota 

besar Islam seperti Makkah, Madinah, Kufah, dan Basrah, Abu ‘Amr dikenal memiliki jaringan 

guru yang sangat luas. Ia belajar dari tokoh-tokoh besar seperti Mujahid bin Jabr dan Sa‘id bin 

Jubair, dua murid utama dari Ibn ‘Abbas, yang langsung mendapatkan ilmu dari Rasulullah 

melalui sahabat-sahabat besar seperti Ubay bin Ka‘b. Jalur transmisi keilmuan ini menjadi bukti 

kuat bahwa Qira’at yang diajarkan Abu ‘Amr memiliki legitimasi sanad yang otoritatif dan 

terpercaya. Menurut Muhtar (2019), Ibn ‘Abbas sendiri adalah tokoh sentral dalam 

pengembangan tafsir dan Qira’at generasi tabi’in. Sementara itu, dalam riwayat dari al-Hazan 

bin Makhlad, disebutkan bahwa Abu ‘Amr membaca langsung kepada Mujahid, yang mengaji 

kepada Ibn ‘Abbas, menandai kesinambungan sanad yang kokoh dan bersambung hingga Nabi 

Muhammad SAW. Jaringan keilmuan yang sangat luas ini menjadikan Abu ‘Amr sebagai salah 

satu perawi dan ahli Qira’at yang paling otoritatif sepanjang sejarah. 

Di Basrah, Abu ‘Amr bukanlah satu-satunya tokoh Qira’at, namun ia menjadi yang 

paling dikenal berkat keistimewaan metode pengajaran dan kefasihannya. Ia hidup sejaman 

dengan para ahli Qira’at Basrah seperti Ibn Abi Ishaq dan ‘Isa bin ‘Umar al-Taqafi, namun gaya 

bacaannya yang ringan dan tidak memberatkan membedakannya dari yang lain. Menurut 

catatan dalam Manāhil al-‘Irfān, kelebihan Abu ‘Amr adalah kemampuannya menyederhanakan 

bacaan sehingga dapat diterima dengan mudah oleh berbagai lapisan masyarakat, tanpa 

mengurangi keakuratan dan kekuatan sanad. Bahkan, al-Hasan al-Basri, seorang guru besar di 

Basrah, disebut memiliki karakteristik serupa dengan Abu ‘Amr dalam hal keringanan bacaan. 

Ini menunjukkan bahwa dalam pengajaran Qira’at, pendekatan pedagogis yang komunikatif 

dan adaptif telah diterapkan sejak masa awal. Dalam konteks pendidikan Islam modern, 

metode Abu ‘Amr relevan untuk dijadikan teladan dalam pengembangan kurikulum Qira’at 

yang inklusif dan kontekstual. 

Latar belakang Abu ‘Amr bin al-‘Ala’ yang lahir sekitar tahun 68 H di Makkah dan 

perjalanannya yang luas ke pusat-pusat keilmuan Islam menjadikannya figur sentral dalam 

disiplin Qira’at Sab‘ah. Ia dikenal memiliki jumlah guru paling banyak dibanding qāri’ lainnya, 

yang menunjukkan dedikasi tinggi terhadap otentisitas bacaan. Saudara kandungnya, Abu 



 
 

101 
 

Sufyān bin al-‘Alā’, bahkan membantu memperkaya keilmuan Abu ‘Amr melalui pengumpulan 

data huruf-huruf Qira’at saat musim haji. Keahliannya tidak hanya pada aspek hafalan, namun 

juga pemahaman linguistik dan gramatikal, sebagaimana pengaruh dari pergaulannya dengan 

tokoh-tokoh Nahwu Basrah. Abu ‘Amr adalah simbol keterpaduan antara sanad keilmuan yang 

kuat dan kematangan pedagogis, sehingga menjadikannya sebagai model ideal dalam 

pendidikan Qira’at sepanjang zaman. Ia meninggal pada tahun 154 H, namun warisan 

keilmuannya tetap hidup dalam berbagai riwayat Qira’at yang masih diajarkan hingga kini, 

terutama dalam Qira’at Sab‘ah yang diakui secara luas dalam tradisi Islam. 

Setelah menetap cukup lama di Basrah sebagai pusat intelektual Islam awal, Abū ‘Amr 

bin al-‘Alā’ kemudian melanjutkan perjalanannya ke Kufah. Ia wafat pada tahun 154 H dan 

dimakamkan di dekat kediaman Muhammad bin Sulaimān. Sebagaimana diriwayatkan oleh 

Abū Bakar Ahmad bin Mūsā dari Abū Bakar al-Khallād, dari Wakī‘ bin al-Jarrāḥ, disebutkan 

bahwa Wakī‘ pernah berkata: "Aku membaca (al-Qur’an) di makam Abū ‘Amr bin al-‘Alā’. Ini 

adalah kuburannya, budak Bani Ḥanīfah." (Abū ‘Amr ‘Uthmān, 1984). Catatan ini menunjukkan 

betapa keberadaan fisik tokoh tersebut menjadi situs spiritual sekaligus simbol transmisi 

keilmuan. Konteks wafat dan pemakamannya memperkuat pengaruh Abū ‘Amr sebagai ulama 

besar dalam lintasan sejarah qirā’āt, tidak hanya melalui karya dan murid-muridnya, tetapi 

juga melalui keteladanan hidupnya yang terus dikenang dan menjadi rujukan hingga hari ini 

(Al-Suyūṭī, 2004). 

Abū ‘Amr bin al-‘Alā’ dikenal memiliki jaringan keilmuan yang luas, terutama dalam 

bidang qirā’āt. Ia berguru kepada sejumlah ulama besar yang menjadi figur sentral dalam 

transmisi bacaan al-Qur’an generasi tabi‘īn. Di antara guru-gurunya tercatat nama-nama seperti 

Anas bin Mālik, al-Ḥasan al-Baṣrī, dan Mujāhid bin Jabr. Keberagaman sumber ini 

memperlihatkan keluasan perspektif qirā’ah yang ia kuasai serta legitimasinya sebagai perawi 

utama dalam tradisi bacaan sab‘ah (Ibn al-Jazarī, 1995). Dalam riwayat lain disebutkan bahwa 

Mujāhid bin Jabr, salah satu gurunya, menerima bacaan al-Qur’an dari ‘Abd Allāh ibn ‘Abbās 

yang belajar langsung dari Ubayy ibn Ka‘b, sahabat yang mendapat pengajaran langsung dari 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم. Ini menunjukkan bahwa sanad keilmuan Abū ‘Amr memiliki rantai transmisi 

yang kuat dan terpercaya, menjadi simbol kesinambungan ilmu dari Nabi hingga generasi 

setelahnya (Erfan, 2012). 

Analisis terhadap jaringan sanad Abū ‘Amr juga menunjukkan bahwa ia tidak sekadar 

mewarisi bacaan, tetapi menyaring dan membakukan bentuk-bentuk qirā’ah yang otoritatif 

sesuai dengan konteks linguistik dan sosiologis masyarakat Islam awal. Sebagai contoh, Sa‘īd 

bin Jubayr merupakan salah satu gurunya yang memberi validasi langsung terhadap bacaan 

Abū ‘Amr. Dalam satu riwayat disebutkan bahwa ketika Abū ‘Amr membacakan al-Qur’an, 

Sa‘īd mendengarkannya dan berkata, “Pastikan bacaanmu ini” (Syafiuddin, 2015). Validasi ini 

penting secara akademik karena menunjukkan proses verifikasi dalam transmisi bacaan. Di sisi 

lain, fakta bahwa Abū ‘Amr belajar dari lebih dari dua puluh guru menjelaskan dedikasi 

intelektualnya dalam menekuni qirā’āt sebagai ilmu yang membutuhkan otentisitas, ketelitian, 

dan kesinambungan sanad yang sahih (Ibn Mujāhid, 2003). 



 
 

102 
 

Dengan dasar sanad yang kokoh dan reputasi keilmuan yang luas, Abū ‘Amr bin al-

‘Alā’ tidak hanya menjadi perawi, tetapi juga pembaru dalam pembakuan bacaan al-Qur’an di 

era klasik. Keberadaannya di Basrah dan Kufah—dua kota penting dalam perkembangan ilmu 

qirā’āt—memungkinkan dia mengintegrasikan berbagai corak dialektika Arab ke dalam satu 

sistem bacaan yang memiliki karakteristik tersendiri. Murid-muridnya seperti al-Dūrī dan al-

Sūsī kemudian menjadi mata rantai penting dalam penyebaran corak bacaan Abū ‘Amr yang 

khas. Tulisan ini menegaskan kontribusi Abū ‘Amr dalam membangun dasar ilmiah qirā’āt, 

baik dari aspek biografi, sanad, maupun karakteristik bacaan. Hal ini penting tidak hanya 

untuk studi sejarah al-Qur’an, tetapi juga sebagai pijakan dalam pengembangan ilmu qirā’āt di 

era kontemporer yang semakin terbuka terhadap pendekatan interdisipliner dan digitalisasi 

manuskrip bacaan. 

Abū ‘Amr bin al-‘Alā’ dikenal sebagai salah satu tokoh penting dalam dunia Qira’at al-

Qur’an, yang memiliki kontribusi besar melalui murid-muridnya yang tersebar luas dan 

mendalami Qira’at darinya. Di antara murid-murid yang menonjol adalah al-Dūrī dan al-Sūsī, 

yang menjadikan Qira’at Abū ‘Amr terkenal dan diwariskan hingga saat ini. Keduanya 

menerima bacaan melalui jalur al-Yazīdī, yakni Abu Muhammad Yahyā bin al-Mubārak al-

‘Adawī, yang menjadi simpul transmisi penting dalam silsilah keilmuan ini. Al-Dūrī dikenal 

sebagai perawi yang thiqah (terpercaya) dan ḍābit (kuat hafalannya), bahkan disebut sebagai 

orang pertama yang mengumpulkan riwayat Qira’at Abū ‘Amr melalui al-Yazīdī (al-Zarqānī, 

2001; al-Dānī, 1995). Kekuatan sanad dan kesinambungan transmisi dari guru ke murid 

menunjukkan adanya sistem keilmuan yang sistematis dalam tradisi Qira’at, sebagaimana juga 

menjadi bukti otentisitas bacaan al-Qur’an dari masa ke masa. 

Al-Sūsī, murid lainnya yang menonjol, juga dikenal sebagai perawi yang sangat 

terpercaya. Ia meriwayatkan Qira’at melalui jalur yang sama dengan al-Dūrī, yaitu dari al-

Yazīdī, dan memiliki reputasi sebagai periwayat yang teliti. Dalam tradisi transmisi ilmu 

Qira’at, kehadiran al-Sūsī melengkapi otoritas Qira’at Abū ‘Amr sebagai salah satu dari tujuh 

imam Qira’at mutawātir. Riwayatnya didukung oleh berbagai sanad yang bersambung hingga 

Rasulullah melalui sahabat-sahabat terkemuka seperti Ubay bin Ka‘b dan Abdullah bin ‘Abbās. 

Menurut Badruddīn al-Zarkashī, jalur sanad para imam Qira’at tujuh ini kembali kepada empat 

sahabat besar Rasulullah SAW, yang mengindikasikan pentingnya kesinambungan sanad 

dalam menjaga keotentikan bacaan (al-Zarkashī, 2003; Ibn al-Jazarī, 2005). Hal ini menunjukkan 

bahwa pendidikan Qira’at tidak hanya berlandaskan hafalan, tetapi juga pada prinsip sanad 

yang sahih dan kesinambungan metodologis. 

Melalui jalur periwayatan yang kuat ini, Qira’at Abū ‘Amr tidak hanya menjadi warisan 

bacaan, melainkan juga simbol kontinuitas intelektual dalam Islam. Keberadaan murid-murid 

seperti al-Dūrī dan al-Sūsī memastikan bahwa metode pengajaran dan pembelajaran Qira’at 

dilakukan dengan standar tinggi dan akurasi. Hal ini mencerminkan sistem pendidikan Islam 

klasik yang mengedepankan kualitas, verifikasi, serta tanggung jawab ilmiah. Dalam konteks 

pendidikan Islam modern, model semacam ini masih sangat relevan, terutama sebagai rujukan 

dalam menjaga integritas keilmuan serta membangun tradisi akademik berbasis sanad dan 



 
 

103 
 

otoritas keilmuan. Transmisi ini menunjukkan bahwa validitas suatu ilmu tidak hanya 

ditentukan oleh teks, tetapi juga melalui sanad yang bersambung dan dapat 

dipertanggungjawabkan secara epistemologis. 

 

Pendapat Abū ‘Amr tentang Hamzah Sa>kinah dan Alif 

Imam Abu ‘Amr bin al-‘Ala>’ merupakan salah satu imam qira’at yang dikenal 

memiliki pendekatan fonetik dan linguistik yang sangat halus dalam membaca al-Qur’an, 

khususnya dalam menyikapi fenomena Hamzah sukun. Dalam masalah ini, ia memiliki 

pandangan berbeda dibanding imam qira’at lainnya. Riwayat al-Su>si dari al-Bazzi menyebut 

bahwa Abu ‘Amr meninggalkan seluruh bacaan Hamzah sukun dalam al-Qur’an dan 

menggantikannya dengan huruf sejenis sebelumnya (idgha>m). Namun, pengecualian 

diberikan untuk 35 posisi dalam mushaf yang tetap mempertahankan Hamzah, antara lain: 

sukun Hamzah karena ja>zim (شأ إن كم ن ب ذه بك إن) sukun Hamzah karena jawaban syarat ,(ن ص  ت

نة س سؤهم ح  serta sukun Hamzah karena at}af dalam 19 posisi. Selain itu, ada pula bacaan ,(ت

Hamzah yang tetap dipertahankan seperti dalam surah al-Ahza>b, Maryam, al-Balad, dan al-

Humazah. Ini mencerminkan prinsip ketat Abu ‘Amr dalam mengedepankan keseragaman dan 

kemudahan pengucapan, sebagaimana dijelaskan dalam penelitian Zahro & Maulidya (2024) 

serta Hawasi (2022), yang menunjukkan bahwa pendekatan Abu ‘Amr sangat memperhatikan 

kaidah nahwu dan fonologi Arab. 

Pandangan Abu ‘Amr juga terlihat konsisten dalam praktik ibadah seperti shalat. Dalam 

konteks ini, Abu ‘Amr diketahui secara tegas meninggalkan Hamzah sukun baik pada posisi fa’ 

fi’il, ‘ain fi’il, maupun la>m fi’il, sebagaimana disebutkan dalam kitab al-Taisi>r fi al-Qira>a>t 

al-Sab‘. Contoh-contoh bacaan yang mengalami penghilangan Hamzah seperti نون ؤم ون ,ي ؤل  ,ي

سما ئ ب ,ب ذئ تم ,وال ئ نا ,ج ئ ش  dan تم ن  menunjukkan pendekatan fonetik yang mendalam اطمأن

terhadap makharij al-h}uruf (tempat keluarnya huruf). Hal ini juga memberikan kemudahan 

kepada para pembaca dan pelafal al-Qur’an dalam membacanya secara lebih ringan dan 

terhindar dari kesalahan tajwid. Penekanan pada keindahan bunyi dan kefasihan makna 

menjadi dasar penting dalam pendekatan ini. Abu ‘Amr juga mencerminkan pemikiran 

nahwiyah yang kuat, di mana struktur fonetik sejalan dengan kaidah-kaidah sintaksis bahasa 

Arab, sebagaimana ditegaskan oleh Abu ‘Umar ad-Dani dalam karya klasiknya dan diperkuat 

kembali oleh analisis kontemporer dari Al-Zarqani (2012) dan Ghazali (2023). 

Selain itu, Abu ‘Amr al-‘Ala>’ juga menunjukkan perhatian terhadap nama-nama asing 

(ajami>) yang disebut dalam al-Qur’an. Menurut pendapat beliau, Alif dalam nama-nama 

seperti Ibrahi>m, Isma>‘i>l, Ish}a>q, Ha>ru>n, ‘Imra>n, Luqma>n, Sulayma>n, S}a>lih}, dan 

Ma>lik dihilangkan karena kesepakatan penulis mushaf. Praktik ini dimaksudkan untuk 

menjaga keotentikan dan keaslian fonetik asing dalam pelafalan Arab, serta menunjukkan 

bahwa mushaf tidak hanya mengikuti kaidah Arab murni, tetapi juga mampu mengakomodasi 

unsur non-Arab yang diserap dalam al-Qur’an. Langkah ini sangat penting dalam menjaga 

kesinambungan semantik dan historis teks suci, tanpa mengorbankan aspek bunyi dan struktur 

linguistik. Perspektif ini sejalan dengan kajian Omar & Ariffin (2022) serta al-Samarrai (2021), 



 
 

104 
 

yang menunjukkan bahwa proses kodifikasi mushaf melibatkan ijtihad linguistik tingkat tinggi, 

di mana Abu ‘Amr berperan sebagai intelektual yang mengintegrasikan antara ilmu qira’at, 

fonologi, dan sejarah penyusunan mushaf. 

 

Pendapat Abu> ‘Amrin tentang al-Idhgha>m al-Kabi>r 

Huruf-huruf berharkat yang sama dalam pengucapan (mutama>thil fi> al-Lafz}i) dan 

berdekatan dalam Makhraj  (Mutaqa>rib fi al-Makhraj), (Mustaffa, M., & Nasir, K. (2022). 

Dalam hal ini ada duam macam. 

1. Kedua huruf hurus bertemu dala satu kalimat (Lafaz})  

2. Kedua huruf hurus bertemu dalam dua kalimat (Lafaz}) 

Ketika Abu> ‘Amrin menemukan dua hurup berkumpul dalam satu lafaz}, maka kedua 

huruf tidak di Idhgham-kan, kecuali dalam dua surah saja.  

1. Al-Baqarah :  منسككم 

2. al-Mudaththir : ما سلككم 

contoh yang tidak di idhgham-kan (di baca Iz}ha>r) :  جباههم أتحاجوننا  ,بشرككم  ,وجوههم,    

Apabila dua huruf bertemu dalam dua Kalimat, maka huruf pertama di-ihgham-kan 

kepada huruf nomor dua. Sama saja huruf pertama sukun atau ber-harka : 

  و (لا أبرح حتى ) و  ( ومن خزى يومئذ ) و ( أن يأتي يوم) و (لعبادته هل)و  (إنه هو)و  ( فيه هدى )

الناس  ) و (ونذكرك كثيرا  ) و ( نسبحك كثيرا)  و ( ويستحيون نساءكم ) و (إذا قيل لهم  ) و ( يشفع عنده)

 Abu> Bakar) (لذهب بسمعهم )  و ( يعلم ما ) و  (شهر رمضان ) و ( الشوكة تكون ) و ( سكارى

Ahmad1,400), 

Kesimpulan 

Puji syukur Alhamdulillah atas segala limpahan rahmat dan nikmat-Nya yang telah 

diberikan kepada kita semua, sehingga pada kesempatan ini kami dapat menyelesaikan 

penyusunan makalah ini, meskipun dengan segala keterbatasan yang ada dan isi yang masih 

sangat singkat. Dalam makalah ini, kami mencoba menyinggung beberapa aspek penting yang 

berkaitan dengan kajian ilmu Qira’at, khususnya yang berkenaan dengan Qira’at Imam Abu 

‘Amr bin al-‘Ala’. Di antara hal-hal yang kami uraikan adalah biografi singkat beliau, jaringan 

keilmuan yang mencakup guru-gurunya dan murid-muridnya, serta madhhab-nya dalam 

menyikapi bacaan Hamzah sukun, fenomena Idgham Kabir, serta pembahasan tentang alif 

yang dibaca dan yang tidak dibaca menurut riwayat qira’at beliau. Qira’at Abu ‘Amr menjadi 

sangat populer dan termasuk dalam kelompok qira’at tujuh karena jasa dua murid utamanya, 

yaitu al-Duri dan al-Susi, yang menyebarkan dan mengajarkan riwayat bacaan tersebut melalui 

jalur al-Yazidi, yang merupakan murid langsung dari Abu ‘Amr. Peran mereka sangat 

signifikan dalam membumikan dan melegitimasi bacaan Abu ‘Amr sebagai bagian dari qira’at 

yang mu‘tabarah. Akhir kata, kami menyadari bahwa dalam penulisan makalah ini masih 



 
 

105 
 

banyak kekurangan, baik dari segi substansi, sistematika, maupun redaksi. Sebagai manusia 

biasa, penulis tentu tak luput dari salah dan lupa. Oleh karena itu, kritik dan saran yang 

membangun sangat kami harapkan demi perbaikan di masa mendatang. Semoga diskusi dan 

pembahasan ini bernilai ibadah dan diridai oleh Allah SWT. Aamiin. 

 

Daftar Pustaka 

Abu> Bakar Ahmad bin Musa bin al-Abba>s bin Muja>hid al-Tami>mi> al-Baghda>di>, al-

Sab’ah fi al-Qira>a>t (Kairo: Dar al-Ma’a>rif 1400 H.) 

Abu ‘Amr ‘Uthma>n bin Sa’id bin ‘Uthman bin Sa’i>d bin ‘Amr al-Da>ni>, al-Taisi>r fi al-

Qira>a>t al-Saba’ (Bairut: Dar al-Kita>b al-Arabi> 1984) 

Abd al-Fatta>h al-Syyid ‘Ajami> al-Mars}afi, Hida>yah al-Qari’ ila> tajwi>d kalam ( Saudi: 

mamlakah saudiah) 

 

Abu> Bakar Ahmad bin Musa bin al-Abba>s bin Muja>hid al-Tami>mi> al-Baghda>di> (Kairo: 

Dar al-Ma’a>rif 1400 H.) 

Sekh Muhammad Abd al-‘Az}im al-Zurqa>ni, mana>hil al-‘Irfa>n fi ‘Ulu>m al-Qur’an (Kairo: Dar 

al-Sala>m,2006) 

Ahmad bin al-Hasan bin Mihra>n al-Naisaburi>, ‘Ulu>m al-Qur’an (Damshik: Majma’ al-

Lughah al-Arabiyah, 1981) 

Imam Badruddin Muhammad bin Abd Allah al-Zarkashi, al-Burha>n fi> ‘Ulu>m al-Qur’an 

(Kairo: Dar al-Turath),338 

Abu> T{a>hir Isma>’i>l bin Khalaf al-Muqri’ al-Ans}a.ri> al-Andalusi>, al-‘Unwa>n fi al-

Qira>a>t al-Sab’ (Basrah: Dar Hayah 2005 ) 

Imam Abu> ‘Amrin ‘Uthma>n bin Sa’id al-Da>ni>,  Al-Taisi>r fi al-Qira>a>t al-Saba’ (Bairut: Dar 

al-Kutub, 1984 ),36. 

Abu> ‘Umar al-Da>ni>, al-Ahru>f al-Sab’ah lilquran, (Jiddah: Dar al-Mana>rah, 1997), 11. 

 

Wathani, S. (2016). DIALEKTIKA AL-QUR'AN DENGAN POLA PIKIR KEBERAGAMAAN 

MASYARAKAT ARAB: Analisis Psiko-Sosial. Indonesian Journal of Islamic Literature 

and Muslim Society, 1(2), 181-198. 

Erfan, M. (2012). Dialektika Realitas Kemanusiaan Dan Hukum Al-Qur'an. Asy-Syir'ah: Jurnal 

Ilmu Syari'ah dan Hukum, 46(2). 

Rasyad, R. (2018). TINJAUAN KITAB SYARAH SUNAN ABI DAWUD “Bazdl Al-Majhud Fi 

Halli Aby Dawud”. Jurnal Ilmiah Al-Mu'ashirah: Media Kajian Al-Qur'an dan Al-Hadits 

Multi Perspektif, 15(2), 143-151. 

Rasyidah, I. H., Faiziah, A. R., & Majidah, A. (2024). TAFSIR MASA TABIIN: MENELUSURI 

PUSAT STUDI DAN MENYELAMI PEMAHAMAN MUJAHID BIN JUBAIR. AR-

ROSYAD: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora, 2(2), 32-43. 



 
 

106 
 

Muhtar, Z. (2019). Ibnu Abbas:(Studi Biografi Generasi Awal Mufassir Al-Qur'an). Al-I’jaz: 

Jurnal Studi Al-Qur’an, Falsafah dan Keislaman, 1(1), 96-107. 

Syafiuddin, A. (2015). TAFSIR TABI'IN (Tokoh, Metode, Sumber dan Corak). Jurnal Asy-

Syukriyyah, 14(1), 11-23. 

Zahro, M., & Maulidya, A. (2024). Qur’anic Recitation Varieties: Recognizing Qira'at as a 

Spiritual Tradition. Jurnal Studi Ilmu Alquran Dan Tafsir, 1(1). 

Omar, S. A. C., & Ariffin, S. (2022). Analisis Manhaj Ilmu Rasm dalam Surah Al-Baqarah: Kajian 

Manuskrip Al-Quran MSS 4322 Karangan Pangeran Jimat: Analysis of Manhaj Rasm in 

Surah Al-Baqarah: A Study of Manuscripts Al-Quran MSS 4322 by Pangeran 

Jimat. Jurnal Usuluddin, 50(2), 1-12 

Maulidya, A., Baiyinah, B., Hanifa, C. M., & Nisa, D. (2023). Mengenal Lebih Dekat Tentang 

Qiroat Al-Qur’an dan Qurro. El-Darisa: Jurnal Pendidikan Islam, 2(1), 120-134.. 

Hawasi, A. (2022). Diakritik mushaf al-qur'an (studi komparatif metode dabt abu ‘amr al-dani 

dan abu daud aplikasi dan implikasinya terhadap mushaf di dunia islam). 

Mustaffa, M., & Nasir, K. (2022). WACANA ILMU TAHIRAT DALAM PENGAJIAN AL-

QIRAAT: ANALISIS TERHADAP METODOLOGI IBN AL-JAZARI DALAM KITAB 

AL-NASHR. Jurnal'Ulwan, 7(2), 1-16. 

 

 

 

 

 

 


