
 

 

41  

SYAIKHONA MUHAMMAD KHOLIL 

BANGKALAN: PERANNYA DALAM SOSIAL 

KEAGAMAAN PERSPEKTIF MODERASI 

BERAGAMA 

 
Fera Andriani Djakfar Musthafa1, M. Rofi’i2 

1,2 STAI Syaichona Moh. Cholil Bangkalan 
1 feraandriani23@gmail.com, 2 rofiqi251@gmail.com  

 
 

 

 Abstract 
Keywords: 
Syaikhona Kholil, 
Moderation, 
Socio-Religious, 
Tolerance. 

This study examines the socio-religious role of Syaikhona 

Muhammad Kholil of Bangkalan from the perspective of religious 

moderation. Syaikhona Kholil was a charismatic Islamic scholar 

from Madura who played a significant role in the spread of Islam 

in the Indonesian archipelago, particularly in promoting a 

moderate approach to religion. Religious moderation, understood 

as a balance between religious commitment and tolerance toward 

diversity, serves as a foundational principle in maintaining 

harmony in Indonesia’s multicultural society. This research 

employs a qualitative approach with data collected through 

observation, documentation, and in-depth interviews. The data 

were analyzed using a descriptive-critical method, incorporating 

both content analysis and critical discourse analysis. The study is 

framed by theories of religious functionalism, Weberian 

charisma, religious moderation, and transformational leadership. 

The findings reveal that Syaikhona Kholil not only imparted 

religious knowledge but also actively promoted national 

commitment, non-violence, interfaith tolerance, and cultural 

inclusivity. His leadership fostered inclusive social harmony and 

strengthened a contextual, humane understanding of Islam. His 

teachings remain relevant in addressing contemporary religious 

challenges and in reinforcing moderation in the context of 

Indonesia’s religious diversity. This study offers valuable 

insights into how religious moderation has historically been 

embodied and practiced through the leadership of local Islamic 

scholars such as Syaikhona Muhammad Kholil. 

 Abstrak 

Kata Kunci: 
Syaikhona 
Kholil, 

Penelitian ini mengkaji peran sosial-keagamaan 

Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan dalam 

mailto:feraandriani23@gmail.com
mailto:rofiqi251@gmail.com


 

 

42  

Moderasi, 
Sosial-
Keagamaan, 
Toleransi. 
 

perspektif moderasi beragama. Syaikhona Kholil 

merupakan sosok ulama kharismatik asal Madura 

yang memiliki pengaruh besar dalam penyebaran 

Islam di Nusantara, khususnya dalam membangun 

fondasi Islam yang moderat. Moderasi beragama 

sebagai konsep keseimbangan antara komitmen pada 

ajaran agama dan sikap toleran terhadap 

keberagaman menjadi kunci penting dalam menjaga 

kerukunan di masyarakat Indonesia yang 

multikultural. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan teknik pengumpulan 

data melalui observasi, studi dokumentasi, dan 

wawancara mendalam. Analisis data dilakukan secara 

deskriptif-kritis dengan menggabungkan metode 

Content Analysis dan Critical Discourse Analysis, serta 

memanfaatkan teori fungsionalisme agama, teori 

karisma Weberian, konsep moderasi beragama, dan 

teori kepemimpinan transformasional. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa Syaikhona Kholil 

tidak hanya memberikan pengajaran agama, tetapi 

juga membangun nilai-nilai kebangsaan, anti-

kekerasan, toleransi antarumat, serta penerimaan 

terhadap budaya lokal. Peran beliau terbukti mampu 

membentuk harmoni sosial yang inklusif dan 

memperkuat nilai-nilai keislaman yang ramah dan 

membumi. Ajaran-ajaran beliau masih sangat relevan 

dengan tantangan kehidupan beragama saat ini, 

terutama dalam memperkuat prinsip moderasi 

beragama di tengah pluralitas masyarakat Indonesia. 

Penelitian ini memberikan kontribusi penting dalam 

pemahaman historis dan aplikatif tentang penerapan 

nilai-nilai moderasi dalam praktik sosial keagamaan 

melalui figur ulama lokal Nusantara. 

 

Pendahuluan 

Kajian mengenai tokoh begitu penting dilakukan di setiap zaman, karena 

di antara faktor penting pengendali sejarah adalah para tokoh besar dan 

gagasannya (Syahrin Harahap 2014). Syaikhona Muhammad Kholil adalah 

salah satu ulama besar yang mempunyai peran penting dalam tonggak sejarah 

konstruksi Islam di Nusantara. Tokoh yang berasal dari Bangkalan Madura 



 

 

43  

Jawa Timur ini merupakan mahaguru yang melahirkan para alim ulama, 

cendekiawan muslim, dan beberapa di antaranya telah diakui dan diresmikan 

menjadi pahlawan nasional. Kontribusi Syaikhona Muhammad Kholil juga 

sangat besar dalam pendirian jam'iyah Nahdlatul Ulama, karena atas 

rekomendasinya organisasi sosial masyarakat ini dibentuk. (Tim Kajian 

Akademik dan Biografi 2022, 2:55) 

Kisah-kisah tentang peran dan kehebatan Syaikhona Muhammad Kholil 

sangat menyebar di seluruh Nusantara, terutama Jawa dan Madura. Tak heran 

jika hingga kini pesarean atau makamnya masih selalu ramai dikunjungi para 

peziarah dari berbagai daerah, baik dalam maupun luar Madura. Namun, 

kebanyakan kisah yang beredar di kalangan masyarakat masih terkait 

karamah-karamah yang diliputi beragam kisah keajaiban dan di luar 

jangkauan akal manusia modern. Padahal, kisah perjuangan dan peran 

Syaikhona Muhammad Kholil lebih dari itu. Secara ilmiah dan akademik saja 

sudah terbukti setidaknya ada 32 karya tulis Syaikhona Muhammad Kholil 

yang saat ini berhasil ditemukan. Hal itu menunjukkan bahwa ulama ini bukan 

hanya memiliki tingkat religiusitas yang tinggi, melainkan juga sikap ilmiah 

dan perhatian besar terhadap literasi (Ra Utsman 2024). 

Berdasarkan literatur dan sumber-sumber lain, Syaikhona Muhammad 

Kholil Bangkalan juga dikenal sebagai tokoh yang moderat dalam kehidupan 

sosial keagamaan. Memang tidak mudah untuk mengkategorikan apakah 

seseorang termasuk moderat atau tidak dalam beragama. Maka dari itu 

diperlukan rumusan dan indikator yang jelas untuk Moderasi Beragama. 

Moderasi bukanlah hal baru dalam sejarah umat manusia. Dalam mitologi 

Yunani kuno, sikap moderat sudah masyhur bahkan ditorehkan pada inskripsi 

patung Apollo di Delphi dengan tulisan Meden Agan, yang maknanya 

“tidak berlebihan”. Dalam Bahasa Arab ada istilah “wasathiyah” yang artinya 

tengah- tengah (Tim Penyusun Kementerian Agama RI 2019b). Di sinilah posisi 

moderasi beragama sebagai kunci terciptanya toleransi dari akar lokal paling 

bawah, tingkat nasional, bahkan layak diadopsi sebagai gerakan global. 

Moderasi beragama adalah sikap yang seimbang dalam menjalankan agama, di 

mana seseorang tetap teguh dalam mengamalkan ajaran agamanya sendiri 

(bersifat eksklusif), sekaligus menghormati praktik dan keyakinan agama lain 

yang berbeda (bersifat inklusif). (Tim Penyusun Kementerian Agama RI 2019). 

Moderasi beragama dianggap sebagai salah satu modal sosial yang penting 

untuk mendukung pembangunan nasional yang berkelanjutan. Hal ini telah 

diakui secara resmi sebagai faktor pendukung pembangunan nasional dalam 

Peraturan Presiden Nomor 18 Tahun 2020 tentang RPJMN (Rencana 

Pembangunan Jangka Menengah Nasional) tahun 2020-2024. Kementrian 

Agama diberikan mandat sebagai institusi utama dalam memperkuat 



 

 

44  

kehidupan beragama yang moderat di Indonesia (Ahmad Zainul Hamdi 2023). 

Menelisik berbagai catatan tentang peran sosial keagamaan Syaikhona 

Muhammad Kholil Bangkalan, akan menarik sekali jika jejak sejarah tersebut 

dianalisis dari perspektif Moderasi Beragama sebagaimana yang telah 

dirumuskan oleh kementrian agama. Untuk itu penelitian ini layak untuk 

dilanjutkan untuk mengeksplorasi lebih jauh lagi tentang peran Syaikhona 

Muhammad Kholil khususnya dalam sosial keagamaan, agar menjadi wacana 

baru dan teladan di kalangan masyarakat, terutama dalam menjaga persatuan 

dan kesatuan umat Islam khususnya, dan warga NKRI umumnya. Penelitian 

mengenai peran sosial keagamaan Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan 

dalam perspektif moderasi beragama dapat didasarkan pada beberapa teori 

yang berkaitan dengan peran agama dalam masyarakat, tokoh agama, serta 

konsep moderasi beragama. Adapun teori-teori yang mendukung penelitian ini 

mencakup teori fungsionalisme agama, teori karisma Weberian, konsep 

moderasi beragama dalam konteks Indonesia, dan teori kepemimpinan 

transformasional. 

Teori fungsionalisme agama, yang dipelopori oleh Emile Durkheim, 

melihat agama sebagai salah satu instrumen penting dalam menjaga kohesi 

sosial dan stabilitas masyarakat. Dalam teori ini, agama merupakan ekspresi 

masyarakat yang terintegrasi dari berbagai sumber integrasi masyarakat, 

sehingga mereka merasa dirinya menyatu dan terbentuklah kesadaran sosial 

(Robert N. Bellah 1980). Dalam konteks peran sosial-keagamaan Syaikhona 

Muhammad Kholil, teori ini relevan untuk menjelaskan bagaimana ajaran dan 

tindakan keagamaan beliau mampu menciptakan harmoni dalam masyarakat 

yang majemuk. Ajaran-ajaran beliau tidak hanya menekankan pentingnya 

hubungan individu dengan Tuhan, tetapi juga hubungan antarumat manusia 

yang berdasarkan prinsip moderasi dan toleransi. Syaikhona Muhammad 

Kholil dikenal sebagai ulama besar yang memberikan kontribusi signifikan 

dalam menjaga keseimbangan antara ajaran agama dan kerukunan sosial di 

Madura dan sekitarnya. Fungsionalisme agama membantu memahami 

bagaimana tokoh agama seperti Syaikhona Muhammad Kholil memainkan 

peran dalam menciptakan struktur sosial yang mengedepankan nilai- nilai 

moderasi, kebersamaan, dan toleransi di tengah berbagai perbedaan. 

Max Weber mengembangkan konsep otoritas karismatik, yang 

menggambarkan peran penting tokoh-tokoh yang dianggap memiliki karisma 

luar biasa dalam mempengaruhi masyarakat (Max Weber 1966). Syaikhona 

Muhammad Kholil, sebagai seorang ulama kharismatik di Madura, memiliki 

pengaruh besar dalam membentuk pola keberagamaan yang moderat di 

kalangan masyarakat. Menurut Weber, karisma seorang tokoh agama tidak 

hanya bersumber dari kemampuan intelektual atau pemahaman keagamaan, 



 

 

45  

tetapi juga dari kemampuan untuk membimbing dan mempengaruhi umat 

dengan cara-cara yang bijaksana dan penuh hikmah. Karisma Syaikhona 

Mohammad Kholil, baik dalam hal keilmuan maupun spiritual, menjadi faktor 

penting yang mendorong masyarakat Madura dan santri- santri dari berbagai 

daerah untuk meneladani ajaran yang beliau sampaikan. Perspektif Weberian 

ini dapat membantu peneliti memahami bagaimana otoritas karismatik 

Syaikhona Muhammad Kholil berkontribusi dalam menyebarkan nilai- nilai 

moderasi dan menjaga harmoni sosial-keagamaan di kalangan umat Islam di 

Madura. 

Konsep moderasi beragama merujuk pada sikap tengah (wasathiyah) 

dalam beragama, yang menekankan keseimbangan antara keyakinan pribadi 

dan penghormatan terhadap perbedaan. Moderasi beragama mencakup nilai-

nilai toleransi, anti-ekstremisme, komitmen kebangsaan, dan penghargaan 

terhadap keragaman budaya lokal. Menurut teori moderasi, sikap moderat 

dalam beragama diperlukan untuk menciptakan kehidupan sosial yang 

harmonis di tengah pluralitas agama dan budaya. Dalam konteks Indonesia, 

konsep moderasi beragama menjadi salah satu pilar penting dalam menjaga 

kebinekaan bangsa. Syaikhona Muhammad Kholil, melalui peran sosial-

keagamaannya, dianggap sebagai tokoh yang mewujudkan moderasi 

beragama. Beliau menekankan pentingnya sikap toleransi, dan penolakan 

terhadap kekerasan dalam beragama. Ajaran-ajaran beliau yang berbasis 

moderasi tersebut relevan dengan upaya kontemporer dalam mendorong sikap 

beragama yang inklusif dan toleran di Indonesia. 

Teori ini menyoroti bagaimana pemimpin dengan visi yang jelas dan 

kemampuan untuk memotivasi serta mempengaruhi pengikutnya dapat 

membawa perubahan signifikan dalam masyarakat (Handayani et al. 2023). 

Syaikhona Muhammad Kholil, sebagai seorang ulama yang memiliki visi 

keagamaan yang moderat, berhasil membangun jaringan santri yang luas dan 

menanamkan nilai- nilai moderasi beragama mereka dalam praktik sosial-

keagamaan. Melalui teori kepemimpinan transformasional, peneliti dapat 

menjelaskan bagaimana ajaran moderat Syaikhona Kholil diadopsi oleh santri-

santrinya dan terus berkembang hingga saat ini. 

Penelitian tentang tokoh tetap menarik untuk dilakukan, dan tidak bisa 

dilepaskan dari penelitian tentang sejarah yang meliputinya. Penelitian 

terdahulu yang mendekati penelitian ini, karena juga membahas pemikiran 

tokoh terkait Moderasi Beragama. Penelitian yang dilakukan oleh Baharuddin 

Rohim membahas pola pemikiran dan peran KH. Ahmad Dahlan dalam 

moderasi beragama di Kauman pada periode 1912-1923. Penelitian ini 

mengungkapkan bahwa moderasi beragama dalam kerangka pemikiran KH. 

Ahmad Dahlan dapat dibagi menjadi tiga rumusan utama. Pertama, tentang 



 

 

46  

pengertian moderasi beragama. Kedua, tentang konsep moderasi beragama, 

dan yang ketiga adalah fungsi dari moderasi beragama menurut KH. Ahmad 

Dahlan. Sementara terkait kiprah KH. Ahmad  Dahlan dalam moderasi 

beragama, penelitian ini menemukannya dalam bidang keagamaan dan sosial. 

Berdasarkan temuan penelitian tersebut, terdapat dua alasan utama yang 

mendorong KH. Ahmad Dahlan dalam mengembangkan moderasi beragama, 

yaitu: Pertama, pemurnian ajaran agama dari campur aduk tradisional menuju 

pembaharuan dalam Islam. Kedua, dinamisasi ajaran agama dari penutupan 

pintu ijtihad menuju pembukaan kembali pintu ijtihad. (Baharuddin Rohim 

2022). 

Penelitian ilmiah lainnya yang dilakukan oleh Muhammad Ulinnuha 

dan Mamluatun Nafisah menguraikan perspektif moderasi agama sebagaimana 

diartikulasikan oleh tokoh-tokoh terkemuka seperti Hasbi ash-Shiddieqy, 

Hamka, dan Quraish Shihab dalam teks tafsir masing-masing. Penelitian ini 

dimulai dengan penggambaran isu-isu yang berkaitan dengan salah tafsir atau 

interpretasi yang salah atas teks-teks suci, yang memerlukan eksplorasi lebih 

lanjut dari lensa sosial-historis dalam korpus sastra ilmiah Islam Indonesia, 

khususnya dalam domain tafsir. Tujuan dari penelitian ini adalah untuk 

mengartikulasikan interpretasi moderat yang berfungsi sebagai solusi perantara 

atau berpotensi sebagai argumen tandingan terhadap salah tafsir tersebut. 

Untuk memahami perspektif tokoh-tokoh ini mengenai moderasi agama, 

metodologi historis- sosiologis digunakan. Hasil temuan ini mengungkapkan 

bahwa gagasan moderasi agama, sebagaimana diartikulasikan oleh Hasbi ash-

Shiddieqy, Hamka, dan Quraish Shihab, dapat dijelaskan melalui beberapa 

dimensi: Awalnya, sehubungan dengan definisinya, ketiga ulama ini 

menafsirkan moderasi agama secara menyeluruh dan holistik. Selain itu, ada 

tujuh dimensi moderasi agama bersama dengan indikator yang sesuai, yang 

mencakup moderasi dalam bidang teologi, ibadah, muamalah, masalah hukum, 

penciptaan umat manusia dan kosmos, pemerintahan, dan praktik kuliner. 

Ketujuh dimensi ini dianggap sangat sesuai dengan lingkungan masyarakat 

Indonesia yang rumit, pluralistic, heterogen, dan multietnis, multibahasa, dan 

beragam agama (Muhammad Ulinnuha 2020). 

Penelitian relevan lainnya tentang pemikiran tokoh dalam konteks 

moderasi beragama dilakukan oleh Nurhidayah dan timnya dengan judul 

Moderasi Beragama dari Perspektif Pluralisme Abdurrahman Wahid (Gus 

Dur). Studi ini menggunakan pendekatan kualitatif dan metode deskriptif 

analisis. Penelitian ini bertujuan untuk memahami moderasi beragama menurut 

perspektif pluralisme Gus Dur, yang dikenal sebagai tokoh pluralisme di 

Indonesia. Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa moderasi beragama 

menurut Gus Dur adalah konsep yang dapat mengembangkan sikap toleransi 



 

 

47  

dan keharmonisan, serta memperkuat persatuan dan kesatuan bangsa 

(Nurhidayah 2022). 

Penelitian ilmiah lainnya dilakukan oleh Umma Farida, yang meneliti 

kontribusi filosofis dan perspektif KH. Hasyim Asy’ari (Kiai Hasyim) dalam 

membina persatuan dan menerapkan moderasi agama yang didasarkan pada 

Al- Quran dan Hadis dalam konteks Indonesia. Penelitian ini mengemukakan 

bahwa kerangka intelektual Kiai Hasyim tetap relevan dengan penelitian 

kontemporer, mengingat bahwa masyarakat Indonesia sering bergulat dengan 

konflik yang timbul dari persimpangan agama dan budaya, di samping 

perpecahan antara interpretasi Islam tradisionalis dan modernis. Jika masalah 

ini tidak ditangani dengan mendesak, potensi fragmentasi lebih lanjut di antara 

komunitas Muslim mungkin muncul. Penelitian ini menggunakan metodologi 

kualitatif, memanfaatkan teknik pengumpulan data yang mencakup 

dokumentasi dan pendekatan analitis yang dilakukan dalam kerangka 

deskriptif-kritis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Kiai Hasyim Asy'ari 

memainkan peran penting dalam menumbuhkan persatuan di antara umat 

Islam secara khusus dan masyarakat Indonesia yang lebih luas pada umumnya. 

Beliau menggarisbawahi pentingnya pengembangan karakter dalam 

pendidikan umat, menggunakan pendekatan pedagogis yang ditandai dengan 

kelembutan dan kerendahan hati sambil memberikan interpretasi Islam yang 

seimbang. Komitmen ini termaktub dalam karyanya, Risalah Ahlu as-Sunnah 

wa al-Jama'ah. Kiai Hasyim lebih lanjut menganjurkan kebajikan terhadap 

semua individu, terlepas dari afiliasi agama mereka, menghargai Rasulullah 

SAW, dan mempromosikan toleransi, kohesi, dan persaudaraan sebagai prinsip 

dasar untuk moderasi di kalangan umat beragama di Indonesia (Umma Farida 

2020). 

Penelitian tentang Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan telah 

dilakukan oleh Asep Awaludin, yang fokus pada pemikiran agama Islam 

Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan sebagai ulama level nasioanl 

dan bahkan internasional. Penelitian ini menggunakan studi pustaka dan 

metode deskriptif untuk mengungkap pemikiran dan peran Syaikhona 

Muhammad Kholil dalam mengembangkan pendidikan Islam di Nusantara. 

Studi ini menggambarkan Kiai Muhammad Kholil sebagai pendidik agama 

yang menjadi sumber inspirasi bagi generasi Muslim. Temuan penelitian 

menunjukkan betapa signifikan peran KH. Muhammad Kholil Bangkalan 

dalam pengembangan pendidikan Islam di Indonesia, terbukti dari banyaknya 

kitab yang beliau tulis dan banyaknya murid beliau yang berhasil mendirikan 

pusat-pusat pendidikan Islam di berbagai wilayah nusantara. Peneliti 

mengingatkan generasi muda kontemporer untuk mempelajari dan meneladani 

sejarah hidup serta perjuangan KH. Muhammad Kholil dalam mencari ilmu 



 

 

48  

dengan landasan keikhlasan, penghormatan kepada guru, dan akhlak yang 

tinggi kepada Allah SWT (Asep Awaluddin 2020). 

Penelitian yang dilakukan peneliti dalam studi ini di antara penelitian- 

penelitian yang sudah ada, mempunyai berbagai perbedaan karena fokusnya 

pada peran sosial keagamaan Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan ditinjau 

dari perspektif moderasi beragama dengan memperhatikan 4 indikatornya. Hal 

ini tentunya berbeda dengan penelitian yang mengulas pemikiran tokoh 

lainnya. Dengan demikian penelitian ini nantinya akan menawarkan sebuah 

novelty atau kebaruan yang belum pernah dibahas oleh peneliti terdahulu. 

 
Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis 

penelitian sejarah (Zainullah dan Sayyi 2019), karena fokus kajiannya adalah 

peran sosial-keagamaan Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan. Sebagai 

tokoh sejarah, data dikumpulkan melalui dokumentasi, observasi, dan 

wawancara mendalam dengan narasumber kunci, seperti Lora Utsman (Ketua 

Lajnah Turots Ilmi) dan Lora Ismail al-Ascholy (keturunan langsung Syaikhona 

Kholil). Data yang digunakan meliputi sumber primer berupa manuskrip, 

catatan, dan hasil wawancara, serta sumber sekunder seperti buku, jurnal 

ilmiah, dan dokumen sejarah lainnya (Fithriyah 2023). Untuk menjamin 

validitas data, digunakan teknik triangulasi, perpanjangan masa observasi, dan 

perluasan kajian literature (SH dkk. 2024). Tahapan studi pustaka meliputi 

penyiapan alat, penyusunan bibliografi kerja, pengelolaan waktu, serta 

pembacaan dan pencatatan data. Semua data dianalisis secara deskriptif-kritis 

untuk mendukung interpretasi terhadap gagasan dan kontribusi tokoh yang 

dikaji. 

Teknik analisis yang digunakan meliputi analisis isi (content analysis) 

dan analisis wacana kritis (AWK). Analisis isi berfungsi mengidentifikasi kata 

kunci, tema, atau makna tertentu dalam teks-teks seperti manuskrip, artikel, 

atau hasil wawancara (Afandi dan Sayyi 2023). Sementara itu, AWK digunakan 

untuk mengkaji makna sosial dan ideologis dari narasi yang berkembang, serta 

menelaah posisi tokoh dalam konstruksi sosial-politik zamannya. Selanjutnya, 

dilakukan penyajian data melalui model, bagan, atau matriks agar data 

kompleks dapat dipetakan secara sistematis. Data juga direduksi dan 

dikategorikan untuk menghasilkan abstraksi yang bermakna (Sa’edi dkk. 2025). 

Untuk mengkaji dimensi moderasi beragama dari peran Syaikhona Kholil, 

peneliti menggunakan empat indikator dari Kementerian Agama RI, yaitu: 

komitmen kebangsaan, toleransi, penolakan terhadap kekerasan, dan 

akomodasi terhadap budaya lokal. Keempat indikator ini menjadi kerangka 

analisis utama dalam memahami kontribusi Syaikhona Kholil terhadap Islam 



 

 

49  

moderat dalam konteks sosial dan perjuangan melawan kolonialisme. 

 
Hasil dan Pembahasan 

Biografi Singkat Syaikhona Muhammad Kholil dan Pengembaraan 

Intelektualnya 

Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan adalah tokoh ulama yang 

sangat masyhur di Nusantara. Sayangnya masih belum banyak buku otoritatif 

yang membahas biografi tokoh ini secara komprehensif. Bahkan untuk 

keterangan waktu kelahirannya saja ada setidaknya lima versi tahun yang 

berbeda. Versi pertama dimuat dalam buku Biografi dan Karomah Kiai Kholil 

Bangkalan, Surat Kepada Anjing Hitam yang ditulis oleh Saifur Rachman, tertulis 

bahwa Syaikhona Muhammad Kholil dilahirkan pada hari Ahad Pahing, 11 

Jumadil Akhir 1235 H atau 14 Maret 1820 M. Adapun versi kedua dalam buku 

Syaikhona Kholil Bangkalan, Ulama Legendaris dari Madura karya Mokh. Syaiful 

Bahri, yaitu pada hari Selasa, 11 Jumadil Tsaniyah 1235 H. 

Versi ketiga yaitu pada hari Selasa, 11 Jumadil Akhir 1225 H., 

bertepatan dengan tahun 1835 M., sebagaimana termuat dalam buku K.H.M. 

Kholil Bangkalan, Biografi Singkat 1820-1923 karya Muhammad Rifai. Versi 

keempat tertulis dalam artikel “Asketisme Transformatif Kiai Kholil 

Bangkalan” yang dimuat di Majalah “Tashwirul Afkar” edisi No. 28 tahun 2009 

oleh Abdur Rozaki, menyebut tahun 1819-1925 sebagai tahun kelahiran dan 

meninggalnya KH Mohammad Kholil. Sementara versi kelima menyebut 

kelahiran Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan pada Selasa, 11 Jumadil 

Akhir 1252 H, bertepatan dengan tanggal 20 September 1834 M. Data tersebut 

tertulis dalam buku berjudul “Perjuangan di Tengah Gelombang: Biografi dan 

Perjuangan Syaikhona Muhammad Kholil bin Abdul Latif Bangkalan Madura,” 

yang ditulis oleh KH. Mahfudz Hadi, pengasuh Ponpes Al-Hidayah 

Jangkebuan yang berlokasi di Bangkalan (Tim Kajian Akademik dan Biografi 

2022). 

Dari kelima versi tahun tersebut, yang memiliki banyak dukungan bukti 

adalah versi kelima, sehingga tahun itulah yang digunakan dalam Biografi 

Syaikhona Muhammad Kholil yang ditulis oleh Tim Kajian Akademik dan 

Biografi. Hal itu dibuktikan dari beberapa tulisan tahun dalam manuskrip yang 

ditulis oleh Syaikhona Kholil sendiri, juga dukungan dari manuskrip lain 

seperti yang ditulis oleh Sayyid Salim bin Jindan, Syaikh Yasin bin Isa al-

Fadani, dan Kiai Ahmad Qusyairi bin Shiddiq dari Pasuruan. Naskah-naskah 

kuno tersebut menyebut tahun 1252 H, yang kemudian dicarikan tanggalnya 

dengan meneliti naskah dengan metode hisab al-jumal, maka ditemukanlah 

tanggal 9 Shofar 1252 H., atau 25 Mei 1835 M, pada hari Rabu malam Kamis. 



 

 

50  

Masa kecil Syaikhona Muhammad Kholil dihabiskan untuk hal-hal yang 

berbau keilmuan, intelektual, dan keagamaan. Di bawah bimbingan sang ayah 

yang merupakan ulama di zamannya, yaitu Kiai Abdul Latif, Muhammad 

Kholil kecil sudah terbiasa menghadiri acara keagamaan diba’an, menghafal 

seribu bait nazam Kitab Alfiyah Ibnu Malik, dan juga menguasai ilmu Fiqih dan 

Nahwu (Tim Kajian Akademik dan Biografi 2022). 

Setelah mendapatkan pendidikan di lingkungan keluarga sendiri, 

kemudian Kiai Abdul Latif yang menyadari bakat keilmuan putranya 

kemudian mengirimnya ke pesantren. Pengembaraan keilmuan Muhammad 

Kholil diawali dengan berguru kepada orang-orang alim sekitar Bangkalan. Di 

antaranya adalah kepada Tuan Guru Dawuh atau yang dikenal dengan Bujuk 

Dawuh yang bermukim di desa Mlajah Bangkalan. Metode yang dipakai sang 

guru begitu unik, dengan membawa muridnya ke alam terbuka. Kadang-

kadang sambil keliling kota, di bawah pohon, tepi sungai, hingga ke atas bukit. 

Setelah belajar kepada Tuan Guru Dawuh, Muhammad Kholil belajar kepada 

Tuan Guru Agung atau yang dikenal kemudian dengan Bujuk Agung. Dari 

guru inilah Kholil muda tidak hanya belajar ilmu lahir, tetapi juga ilmu batin 

(Saifur Rahman 2001). 

Setelah itu, Muhammad Kholil mulai menjalani pencarian ilmu di tanah 

Jawa. Dimulai dari Pondok Pesantren Langitan yang terletak di Desa 

Mandunga, Widang, Tubang, yang dijalani selama 3 tahun. Setelah itu berlanjut 

ke Pesantren Cangaan, Bangil. Kemudian proses belajar Muhammad Kholil 

berlanjut ke dua pesantren sekaligus, yaitu Pondok Pesantren Darussalam di 

Kebon Candi, sekaligus di pesantren Sidogiri, Pasuruan. Kedua pesantren itu 

berjarak sekitar 7 kilometer dan Muhammad Kholil menempuhnya sambil 

berjalan kaki. Pesantren terakhir yang menjadi tempat belajar Muhamamd 

Kholil selama di tanah Jawa adalah Pondok Pesantren Salafiyah Syafi’iyah 

Setail, Genteng, Banyuangi. Di pesantren ini Muhammad Kholil belajar sambil 

bekerja memetik kelapa, yang upahnya dipersembahkan kepada sang guru, 

Kiai Abdul Bashar. Setelah itu sang guru menganjurkan Muhammad Kholil 

untuk melanjutkan belajar ke Makkah. Ternyata uang yang selama ini diberikan 

oleh Muhammad Kholil, oleh gurunya disimpan lalu diberikannya kembali 

kepada sang murid sebagai bekal menuntut ilmu ke Makkah (Saifur Rahman 

2001). 

Setelah menuntut ilmu di pulau Jawa, Muhammad Kholil melanjutkan 

pengembaraan intelektualnya ke Makkah, berangkat pada tahun 1859 pada usia 

24 tahun. Di Makkah, Muhammad Kholil belajar kepada Syaikh Nawawi Al-

Bantani, seorang guru ulama Indonesia asal Banten. Guru-gurunya yang lain 

pada periode Makkah antara lain Syaikh Utsman bin Hasan Ad-Dimyathi, 

Sayyid Ahmad bin Zaini Dahlan, Syaikh Mustafa bin Mohammad Al-Afifi Al-



 

 

51  

Makki, Syaikh Abdul Hamid bin Mahmud Asy-Syarwani, dan ulama-ulama 

besar lainnya, terutama yang bermazhab Syafi’i. Selama belajar di Makkah, 

Muhammad Kholil menjalani hidup dengan banyak bertirakat, bahkan 

beberapa sumber mengatakan kebiasaannya memakan kulit buah semangka 

dari pada makanan lain yang lebih layak. Untuk mencukupi kebutuhan sehari-

hari, Muhammad Kholil mendapat upah dari jasa menyalin kitab-kitab yang 

diperlukan oleh para pelajar di sana. Dari kebiasaan menulis itulah kemudian 

bersama Syaikh Nawawi Al-Bantani dan Syaikh Shaleh as- Samarani asal 

Semarang, timbul ide untuk menyusun kaidah huruf pegon. Pegon ialah tulisan 

Arab yang digunakan untuk menuliskan Bahasa Jawa, Madura, dan Sunda, tak 

ubahnya seperti tulisan Melayu/Jawi yang digunakan untuk penulisan Bahasa 

Melayu dengan huruf Arab. Masa pengembaraan keilmuan Muhammad Kholil 

adalah selama 4 tahun, merujuk pada catatan yang ditulis Abdul Mun’im Kholil 

dalam buku Tasawuf Kiai Kholil (Tim Kajian Akademik dan Biografi 2022). 

Setelah masa mencari ilmu di Makkah selesai, maka Muhammad Kholil 

kembali ke tanah air, memasuki fase pengabdian kepada umat, dan pada masa 

itulah kiprah sosial dan keagamannya lebih intensif. 

 

Peran Sosial Keagamaan Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan 
Sekembalinya ke tanah air, Muhammad Kholil dikenal sebagai ahli Fiqih, 

Tarekat, sekaligus seorang hafidz al-Qur’an 30 Juz. Kemudian, Muhammad 

Kholil mendirikan sebuah pesantren di daerah Jangkebuan yang masuk 

wilayah kota Bangkalan. Semakin hari semakin banyak santri yang mondok di 

pesantren tersebut. Setelah putrinya menikah, pondok tersebut diberikan 

kepada menantu sekaligus keponakannya sendiri, yaitu Kiai Muntaha. 

Adapun beliau sendiri kemudian mendirikan pesantren lagi di daerah 

Kademangan yang letaknya di pusat kota, berjarak sekitar 200 meter saja dari 

alun-alun kota Bangkalan. Di pesantren yang baru inilah Kiai Kholil mulai 

kedatangan murid-murid dari seantero Nusantara. Di antaranya adalah Kiai 

Hasyim Asy’ari dari Jombang, sosok yang terkenal sebagai pahlawan, pendiri 

Pondok Pesantren Tebuireng, dan juga pendiri Nahdlatul Ulama (NU). Murid 

lainnya KH Muhammad Hasan Sepuh, pendiri pesantren Zainul Hasan 

Genggong, Probolinggo, KH. Abdul Wahab Hasbullah pengasuh Pondok 

Pesantren Tambak Beras, Jombang, KH. Bisri Syansuri pengasuh Pondok 

Pesantren Denanyar, Jombang, K.H. Manaf Abdul Karim pendiri pondok 

Pesantren Lirboyo Kediri, dan masih banyak lagi muridnya yang tersebar dan 

menjadi ulama di daerah Madura, wilayah Jawa Timur lainnya, Jawa Tengah, 

Jawa Barat, Kalimantan, Palembang, Malaysia, dan beberapa negara lain 

(Lajnah Turots Ilmi Syaikhona Kholil 2021). 

Atas kedalaman ilmunya dalam bidang agama seperti Fiqih, Nahwu, 



 

 

52  

Tasawuf, Tafsir, dan lain-lain, maka Muhammad Kholil mendapat gelar 

“Syaikh”. Akan tetapi, gelar “Syaikhona” yang disematkan kepada Kiai 

Muhammad Kholil bukan semata karena ilmunya, melainkan juga karena 

kontribusinya mencetak ribuan bahkan jutaan santri dari dalam dan luar negeri, 

sebagaimana catatan dalam manuskrip Syaikh Yasin bin Isa al-Fadani (Tim 

Kajian Akademik dan Biografi 2022). Para sejarawan mengungkapkan 

eksistensi Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan sebagai puncak 

pengembaraan ilmiah di tanah jawa. Snouck Hurgronje dalam proses 

penelitiannya mencatat tentang ajaran atau tradisi “ngetan” dan “masantren” di 

kalangan masyarakat Sunda. Ngetan artinya berkelana ke arah timur. Catatan 

serupa diungkapkan oleh peneliti pesantren asal Jepang, Hiroko Horikoshi, 

yang pernah melakukan penelitian di Garut dalam rentang waktu 1972 hingga 

1973. Dalam wawancaranya bersama beberapa narasumber, mereka 

mengatakan bahwa kakek-neneknya melakukan pengembaraan dan nyantri di 

Jawa Timur, Madura khususnya, pada abad ke-19 (Tim Kajian Akademik dan 

Biografi 2022). 

Syaikhona Muhammad Kholil telah melahirkan banyak kader ulama 

yang kemudian mendirikan banyak sekali pesantren di seantero Nusantara. 

Pondok- pondok pesantren tersebut saling terkoneksi satu sama lain, 

membentuk simpul- simpul dan jaringan yang pada ujungnya berpusat kepada 

Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan. Dari sinilah terlihat jelas peran sosial 

dan keagamaan Syaikhona Muhammad Kholil di tengah masyarakat Madura 

khususnya, dan Nusantara pada umumnya. 

 
Konsep dan Indikator Moderasi Beragama 

Agama dan cara beragama pemeluknya adalah sesuatu yang berbeda. 

Dari sisi etimologis, agama berasal dari Bahasa Sansekerta. A artinya tidak, 

gama artinya kacau. Jadi, agama dapat dimaknai jalan hidup agar terhindar dari 

kekacauan. Dalam hal ini, agama adalah suatu norma yang tujuannya adalah 

supaya manusia mencapai kehidupan dan arah tujuan tertentu (Ahmad 

Asir 2014). Agama merupakan jalan hidup, The Way of Life, yang menjadi 

pedoman hidup bagi pemeluknya. Secara umum, agama terdiri dari tiga hal 

pokok. Pertama, terkait keyakinan terhadap kekuatan supranatural yang 

menjadi sumber ajaran (credial). Kedua, berhubungan dengan praktik 

peribadatan keagamaan atau ritual yang menghubungkan manusia dengan 

kekuatan supranatural tersebut. Ketiga, berhubungan dengan nilai, norma, 

etika, atau tingkah laku yang mengaitkan satu manusia dengan lainnya, 

ataupun dengan alam sekitar (Ahmad Ghalib 2006). 

Ketiga hal pokok itu haruslah dilakukan secara moderat, seimbang, dan 

seiring sejalan. Jika ada orang atau golongan tertentu yang mengaitkan agama 



 

 

53  

hanya dengan keyakinan saja, itu akan membuat pondasi agamanya tidak 

kokoh. Atau yang hanya fokus melakukan ritual formalitas saja tanpa dilandasi 

keyakinan kuat dan tidak pula diiringi dengan etika, maka akan membuat 

keberagamaan yang kaku dan monoton. Lebih jauh lagi, hal semacam itu bisa 

berimbas pada radikalisme agama. Atau jika terlalu menggampangkan dalam 

agama, dapat berimbas pada liberalisme dalam beragama. Liberalisme bukan 

hanya ancaman bagi agama Islam. Gejala liberalisme Kristiani sudah muncul 

pada abad ke-19. Elder Taylor, editor buku Kumpulan esai berjudul an Old 

Landmark Re-Set yang dipublikasikan ulang pada tahun 1856, mengomentari 

bahwa liberalisme keagamaan seluruhnya bersifat destruktif bagi the Bible, kitab 

suci Kristen. Salah satu penulis dalam kumpulan esai tersebut, Judson Taylor, 

menulis artikel berjudul “The Evil of Liberalism.” Tokoh misionaris itu menulis 

bahwa kesalahan terbesar zaman ini adalah mengakui liberalisme yang 

mensupport kesesatan demi sebuah persatuan. (Hamid Fahmi Zarkasyi 2012). 

Antara ekstremisme agama di satu sisi dan liberalisme di sisi lainnya, 

terdapat jalan tengah yang moderat. Konsep moderasi ini sudah dikenal sejak 

zaman Yunani kuno, seperti yang tertulis pada patung Apollo di Delphi dengan 

inskripsi "Meden Agan" yang berarti "tidak berlebihan". Dalam Bahasa Arab, 

istilah "wasathiyah" menggambarkan konsep yang serupa, yaitu "tengah-

tengah". Moderasi beragama berada di posisi yang memungkinkan terciptanya 

toleransi, mulai dari tingkat lokal hingga nasional, dan bahkan dapat 

diadopsi sebagai gerakan global. Moderasi beragama adalah pendekatan yang 

seimbang antara pengamalan agama secara internal dan eksklusif serta 

penghormatan terhadap praktik agama lain yang berbeda, dengan sikap 

inklusif (Tim Penyusun Kementerian Agama RI 2019a). 

Konsep moderasi agama dikemukakan sebagai bentuk signifikan dari 

modal sosial yang mendukung pembangunan nasional yang berkelanjutan. Hal 

ini sebagaimana telah ditetapkan dalam Perpres Nomor 18 Tahun 2020 tentang 

Rencana Pembangunan Jangka Menengah Nasional (RPJMN) Tahun 2020-2024 

(Ahmad Zainul Hamdi 2023). Moderasi beragama sangatlah urgen karena 

kecenderungan pengalaman dan pengamalan ajaran agama yang terlalu 

berlebihan dan melampaui batas (ghuluw) seringkali menyebabkan klaim 

kebenaran secara sepihak dan menganggap dirinya paling benar sementara 

yang lainnya salah (Mutmainah 2023). 

Moderasi agama memerlukan penetapan kriteria, batasan, dan indikator 

untuk memastikan apakah perspektif, disposisi, dan perilaku agama tertentu 

dapat diklasifikasikan sebagai moderat. Evaluasi ini didasarkan pada referensi 

otoritatif, termasuk kitab suci agama, konstitusi negara, pengetahuan adat, dan 

konsensus kolektif dan kesepakatan bersama (Tim Penyusun Kementerian 

Agama RI 2019a). 



 

 

54  

 

Peran Sosial Keagamaan Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan dalam 

Perspektif Moderasi Beragama 

Berdasarkan empat indikator Moderasi Beragama, maka peran sosial 

keagamaan Syaikhona Muhammad Kholil diklasifikasikan sebagai berikut. 

Komitmen kebangsaan Syaikhona Muhammad Kholil tercatat dalam 

sejarah sebagai guru para ulama dan santri se-Nusantara pada masa 

perjuangan melawan penjajah. Murid- muridnya yang tersebar di berbagai 

penjuru tanah air, tentunya menjadi para pejuang yang cukup diperhitungkan 

oleh pihak kolonial. Memang, Syaikhona tidak berjuang dengan mengokang 

senjata. Akan tetapi, dengan mengkader para pahlawan, layak kiranya jika 

beliau disebut sebagai pahlawan pula. Sejarah mencatat beberapa nama santri 

Syaikhona yang terang-terangan memberikan perlawanan terhadap Belanda. 

Sebut saja Kiai Abdullah Sajjad yang pernah memimpin laskar Sabilillah di 

Sumenep, Madura bagian timur. 

Di tanah Jawa, seperti di Banyuwangi, ada KH. Sholeh Lateng yang 

merupakan seorang pejuang yang gigih melawan Belanda. Dibantu pula oleh 

santri Syaikhona Muhammad lainnya, yaitu KH. Abdul Mannan Muncar. 

Mereka berdua memiliki jaringan yang kuat dengan Hadratus Syaikh Hasyim 

Asyari dan KH. Abdul Wahab Hasbullah, yang juga sama-sama murid dari 

Syaikhona Muhammad Kholil. Dalam salah satu manuskrip, Syaikhona juga 

menyelipkan semangat cinta tanah air dengan menuliskan pesan “Hubbul 

Awthaan minal iman”, atau cinta tanah air sebagian dari iman (Tim Kajian 

Akademik dan Biografi 2022). Dari peran-peran tersebut, nampaklah jelas 

kecintaan Syaikhona Muhamamd Kholil terhadap tanah air Nusantara. 

Meskipun beliau pernah menghabiskan waktu di luar negeri untuk menuntut 

ilmu, rupanya itu tidak menggoyahkan komitmen kebangsaan dan rasa cinta 

tanah air. 

Syakhona Kholil lebih memilih untuk tidak hijrah dari kota lahirnya 

ketika banyak para ulama yang memilih untuk hijrah, meskipun sebenarnya 

mereka yang hijrah juga sama-sama mecintai tanah air. Para ulama yang hijrah 

mungkin juga bertendensi pada ungkapan ulama “Pergilah dari tanah air agar 

supaya mendapatkan kenyamanan hidup”. Meskipun hal ini berangkat dari 

menjauhi kedhaliman dan hal lain yang membahayakan, tetapi dari sisi lain 

mereka kurang mencintai tanah air. Sedangkan Syakhona Kholil memilih untuk 

tetap pulang dan berjuang di tanah air, meski di Makkah memiliki kedudukan 

yang dimuliakan. 

Santri-santri Syakhona Kholil yang semuanya menjadi pejuang tidak 

hanya dari golongan organisasi NU melainkan dari berbagai organisasi. Hal ini 

juga berdasarkan data-data yang sudah terkumpul di Lajnah Turots. Bahwa 



 

 

55  

Syakhona Kholil di masanya menjadi rujukan umat Islam dalam berorganisasi, 

seperti organisasi Sarikat Islam dan tokoh Muhammadiyah (KH. Ismail al-

Ascholy 2024). Terbukti ketika dilaksanakan haul Syaikhona Kholil pada tahun 

1938, berbagai pihak menjadi panitia pelaksana, seperti tercantum dalam 

dokumen surat undangan yang telah ditemukan, yaitu tertulis: Nahdlatoel 

Oelama, PPDP, Moehammadijah, Tsamrotoel Afkaar, PKB, PKO, dan Madoerezenbond 

(Comite Holnja Al Marhoem Kjai Mohammad Chalil, n.d.). 

Dari sisi toleransi, menarik untuk dibahas bahwa Syaikhona Muhammad 

Kholil memiliki rasa toleransi yang kuat, bahkan kepada non muslim sekalipun. 

Dalam sebuah kisah di buku Surat Kepada Anjing Hitam, disebutkan kisah 

Syaikhona Muhammad kholil dengan Koh Bun Fat, seorang lelaki keturunan 

Tionghoa. Diceritakan bahwa Koh Bun Fat mengalami kesulitan ekonomi dan 

ingin meminta doa keberkahan kepada Syaikhona Muhammad Kholil (Saifur 

Rahman 2001). Kisah tersebut menunjukkan betapa Kiai Kholil memiliki jiwa 

toleransi yang tinggi, karena melayani permintaan dari orang non muslim, 

tanpa embel-embel harus memaksa orang tersebut untuk masuk Islam, 

misalnya. 

Kisah tentang toleransi Syaikhona Muhammad Kholil diceritakan oleh 

Ra Utsman, ketua Lajnah Turots Ilmi Syaikhona Kholil. Menurutnya, kisah ini 

begitu terkenal dan sudah sangat popular di berbagai kalangan, bahwasanya 

Syaikhona Muhammad Kholil mempunyai kebiasaan berkeliling kota, dari 

kampung ke kampung, dengan membawa beras, uang, atau permen. 

Syaikhhona Kholil membagi-bagikan barang-barang tersebut sesuai kebutuhan 

orang yang ditemuinya, tidak peduli siapapun dia, bahkan orang non muslim 

dan para keturunan Tionghoa di daerah Pecinan. Konon, di daerah Pecinan 

sendiri Syaikhona Muhammad Kholil merupakan sosok yang diidolakan (Ra 

Utsman 2024). Bahkan, eksistensi daerah Pecinan atau permukiman untuk para 

keturunan Tionghoa dari dulu hingga kini, tentu tidak lepas dari rasa toleransi 

para ulama sekitarnya, terutama sosok Syaikhona Muhammad Kholil sebagai 

pemegang otoritas ulama tertinggi di zaman tersebut. 

Masih tentang toleransi, KH Muhammad Ismail Al-Ascholy yang 

merupakan keturunan Syaikhona Kholil, menyatakan bahwa bentuk toleransi 

Syakhona Kholil antara lain terwujud dalam menghargai pendapat seseorang 

dalam kehidupan sosial kemasyarakatan. Tentunya dalam masyarakat terdapat 

keragaman pendapat yang berhubungan dengan keyakinan tertentu seperti 

adanya hari-hari sial, dan lain-lain. Beliau sendiri tidak mempercayai hal 

tersebut, tetapi menghormati orang yang berpendapat demikian (KH. Ismail al-

Ascholy 2024). 

Sosok Syaikhona Muhammad Kholil terkenal dengan perjuangannya 

dalam mengkader dan menempa jiwa para santri. Pilihannya untuk berjuang di 



 

 

56  

jalan ilmu merupakan pilihan atas kesadaran, bukan sekedar kebetulan. Dalam 

perjuangannya, Syaikhona Muhammad Kholil lebih memilih melalui jalur 

pendidikan, karya-karya berupa penyusunan kitab, dan juga membentuk kader 

pesantren. Perjuangan yang dipilih ini tidak melalui jalan kekerasan, meskipun 

andai memilih jalan kekerasan pun dalam perjuangan melawan penjajahan dan 

membela hak-hak pribumi yang dirampas, tentunya kekerasan yang 

dibenarkan. 

Perjuangan Syaikhona Muhammad Kholil meneladani motif perjuangan 

baginda Nabi Muhammad SAW yang terlebih menguatkan akidah, keimanan, 

dan ketakwaan. Perjuangan secara substantif melalui pendekatan ruhaniyah 

tentunya akan berpengaruh jauh lebih besar daripada perjuangan fisik semata 

(Ahmad 2021). Selain itu, tidak ditemukan satu jejak sejarah pun yang 

menceritakan tentang kekerasan yang dilakukan Syaikhona Muhamamd Kholil. 

Sebaliknya, justru kehidupan sufistik, karismatik, dan karamah yang lebih 

mewarnai kisah dan biografi beliau. Ra Utsman mengutip catatan yang ditulis 

Snouck Horgronje, peneliti Belanda, bahwa Syaikhona Kholil terkenal sangat 

halus dan luwes, bahkan itu menurut pengakuan orang Belanda sendiri (Ra 

Utsman 2024). 

Terkait budaya yang ada di Madura, menurut Ra Utsman, ada yang 

memang sudah ada sebelum kedatangan Islam, dan ada yang bercorak Islam. 

Menurut Ra Utsman, sejak dulu tidak pernah ditemukan teks ataupun bahasa 

tutur yang menceritakan bahwa Syaikhona Muhammad Kholil melarang tradisi 

tertentu. Masih lestarinya budaya Madura seperti karapan sapi, sandur, dan 

semacamnya, menunjukkan bahwa para Kiai Madura, termasuk Syaikhona 

Muhammad Kholil, tidak pernah melarang itu. Adapun tradisi carok, itu 

biasanya terjadi di kalangan yang bukan santri. Ada kalangan yang biasa 

disebut blater. Akan tetapi uniknya, baik blater maupun santri, semuanya 

tunduk kepada ulama (Ra Utsman 2024). 

 

Kesimpulan 

Berdasarkan pembahasan sebelumnya, dapat disimpulkan bahwa 

Syaikhona Muhammad Kholil merupakan ulama karismatik yang memiliki 

peran sosial-keagamaan sangat besar, tidak hanya di Madura atau Jawa Timur, 

tetapi juga secara nasional. Dalam perspektif Moderasi Beragama, beliau 

menunjukkan sikap yang moderat melalui empat indikator utama. Pertama, 

komitmen kebangsaan. Syaikhona merupakan guru dari banyak tokoh nasional 

dan aktif dalam perjuangan kemerdekaan, terutama melalui pengkaderan 

ulama dan santri. Kedua, toleransi. Hal ini terlihat dari hubungan harmonis 

yang dibangun dengan komunitas non-Muslim, termasuk komunitas Tionghoa 

di Bangkalan. Ketiga, anti kekerasan. Tidak ditemukan bukti sejarah, baik 



 

 

57  

melalui manuskrip maupun narasi tutur, bahwa beliau terlibat dalam tindakan 

kekerasan. Justru beliau dikenal dengan akhlaknya yang lembut. Keempat, 

akomodasi terhadap budaya lokal. Syaikhona tidak pernah melarang praktik 

tradisional selama tidak bertentangan dengan nilai-nilai Islam. Hal ini terbukti 

dari tetap lestarinya berbagai tradisi lokal di Madura hingga kini. Penelitian ini 

membuka ruang untuk studi lanjutan, terutama terkait penerapan nilai anti 

kekerasan dalam masyarakat Madura. Fenomena seperti tradisi carok yang 

masih terjadi menjadi tantangan tersendiri, mengingat kedekatan masyarakat 

dengan para ulama. Maka diperlukan upaya bersama dari ulama, santri, dan 

akademisi untuk mengkaji lebih dalam akar kekerasan budaya dan mencari 

solusinya agar nilai-nilai moderasi beragama dapat diterapkan secara 

menyeluruh. 

 

Daftar Pustaka 

Ahmad Asir. 2014. Agama Dan Fungsinya Dalam Kehidupan Umat Manusia. Al 
Ulum I (I): 50–58. https://doi.org/10.31102/alulum.1.1.2014.50-58. 

Ahmad Ghalib. 2006. Study Islam, Pengantar Memahami Agama, al-Qur’an al 
Hadits Dan Sejarah Peradaban Islam. Jakarta: Faza Media. 

Ahmad, Humaidi. 2021. “Syaikhona Muhammad Kholil: Motif Perjuangan 
Melalui Pendidikan, Karya, dan Pesantren.” SYAIKHUNA: Jurnal 
Pendidikan dan Pranata Islam STAI Syichona Moh. Cholil Bangkalan 12 
(1): 60–73. https://doi.org/10.36835/syaikhuna.v12i1.4364. 

Ahmad Zainul Hamdi, Hasan Mahfudh. 2023. Modul 1 PKDP Moderasi 
Beragama. Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Direktorat Pendidikan 
Tinggi Islam Dan Badan Litbang dan Diklat Pusdiklat Tenaga Teknis 
Pendidikan dan Keagamaan. 

Asep Awaluddin. 2020. “Implementasi Pemikiran Kh. Muhammad Kholil 
Bangkalan Dan Generasi Kontemporer.” At-Tarbawi: Jurnal Kajian 
Kependidikan Islam 5 (1): 13–32. 

Baharuddin Rohim. 2022. “Pemikiran K.H. Ahmad Dahlan Dalam Moderasi 
Beragama Di Kauman Tahun 1912-1923 M.” Al-Manar: Jurnal Komunikasi 
Dan Pendidikan Islam 11 (1): 1–11. 
https://journal.staimsyk.ac.id/index.php/almanar/article/view/375. 

Comite Holnja Al Marhoem Kjai Mohammad Chalil. n.d. “Surat Undangan 
Haul Syaikhona Kholil Tahun 1938 M.” 
Daliman. 2018. Metode Penelitian Sejarah. 3rd ed. Yogyakarta: Ombak. 

Hamid Fahmi Zarkasyi. 2012. Misykat: Refleksi tentang Westernisasi, Liberalisasi, 
dan Islam. Jakarta: INSISTS-MIUMI. 

Handayani, Putri, Tia Astaivada, Nia Aisyah, and Mochammad Isa 
Anshori. 2023. “Kepemimpinan  Transformasional.”  Jurnal  Manajemen  

Kreatif  dan Inovasi 1 (3): 84–101. https://doi.org/10.59581/jmki-
widyakarya.v1i3.695. Haryatmoko. 2017. Critical Discourse Analysis 

(Analisis Wacana Kritis) Landasan Teori, Metodologi, Dan Penerapan. 2nd 



 

 

58  

ed. Jakarta: Rajawali 
Pers. 
KH. Ismail al-Ascholy. 2024. Peran Sosial Keagamaan Syaikhona Kholil. 

Lajnah Turots Ilmi Syaikhona Kholil. 2021. “Skema Guru dan Murid Syaikhona 
Muhammad Kholil Bangkalan Madura.” 

Max Weber. 1966. The Theory of Social and Economic Organization. New York: The 
Free Press. 

Milya Sari. 2020. “Penelitian Kepustakaan (Library Research) Dalam Penelitian 
Pendidikan IPA.” NATURAL SCIENCE: Jurnal Penelitian Bidang IPA Dan 
Pendidikan IPA 6 (1): 2477–6181. 

Miza Nina Adlini. 2022. “Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka.” 
Edumaspul Jurnal Pendidikan 6 (1): 974–80. 

Muhammad Ulinnuha, Mamluatun Nafisah. 2020. “Moderasi Beragama 
Perspektif Hasbi Ash-Shiddieqy, Hamka, Dan Quraish Shihab: Kajian 
Atas Tafsir an-Nur, al-Azhar, Dan al-Mishbah.” Suhuf 13 (1): 55–76. 

Mutmainah, Mutmainah. 2023. “Moderasi Beragama Perspektif Ayat-Ayat al- 
Qur’an Dalam Meningkatkan Kerukunan Umat Beragama.” Al-Thiqah: 
Jurnal Ilmu Keislaman 6 (2): 15. 
https://doi.org/10.56594/althiqah.v6i2.145. 

Nurhidayah. 2022. “Moderasi Beragama Perspektif Pluralisme Abdurahman 
Wahid (Gus Dur).” Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin 2 (2): 360–69. 
https://doi.org/10.15575. 

Ra Utsman. 2024. Peran Sosial Keagamaan Syaikhona Kholil menurut 
Perspektif Moderasi Beragama. 

Robert N. Bellah, Phillip E. Hammond. 1980. Varieties of Civil Religion. San 
Francisco: Harper& Row Publishers. 
Saifur Rahman. 2001. Surat Kepada Anjing Hitam. 2nd ed. PPSMCH. 
Syahrin Harahap. 2014. Metodologi Studi Tokoh dan Penulisan Biografi. 2nd 
ed. 
Jakarta: Prenada Media. 

Tim Kajian Akademik dan Biografi. 2022. Biografi Syaikhona Muhammad Kholil 
Guru Para Ulama Dan Pahlawan Nasional. Vol. 2. Bangkalan: Orang- orang 
Madura. 

Tim Penyusun Kementerian Agama RI. 2019a. Moderasi Beragama. 1. Jakarta: 
Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI. 

———. 2019b. Tanya Jawab Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan 
Diklat Kementerian Agama RI. 

Umma Farida. 2020. “Kontribusi Dan Peran KH. Hasyim Asy’ari Dalam 
Membingkai Moderasi Beragama Berlandaskan al Quran Dan Hadis Di 
Indonesia.” Fikrah: Jurnal Ilmu Aqidah Dan Studi Keagamaan 8 (2): 311– 28. 

Yoce Aliah Darma. 2013. Analisis Wacana Kritis. 2nd ed. Bandung: Yrama Widya. 
Afandi, Afandi, dan Ach Sayyi. 2023. “Implementation of Merdeka Curriculum 

Based on Multicultural in Fiqh Learning:(Case Study at Madrasah Aliyah 
Darul Ulum II Middle Bujur Batumarmar Pamekasan).” Syaikhuna: Jurnal 
Pendidikan dan Pranata Islam 14 (02): 200–215. 



 

 

59  

https://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/syaikhuna/article/
view/6994. 

Fithriyah, Imaniyatul. 2023. “Installation of Religious Moderation Values in Multi 
Ethnic And Religious Communities in Polagan Galis Pamekasan Village.” 
FIKROTUNA: Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam 12 (2): 198–217. 
https://jurnalalkhairat.org/ojs/index.php/fikrotuna/article/view/538. 

Sa’edi, Moh, Moh Dannur, Ach Sayyi, dan Majid Al-Islam. 2025. “Integrating 
Ecological Awareness Through Islamic Religious Education: A Case Study 
At An-Nidhamiyah Islamic Boarding School, Pamekasan.” Fikroh: Jurnal 
Pemikiran dan Pendidikan Islam 18 (2): 172–87. 
http://jurnal.istaz.ac.id/index.php/fikroh/article/view/1804. 

SH, Sheik Mohamed, Ach Sayyi, M. Nirmala M. Nirmala, dan S. Elango. 2024. 
“Transformation of Environmental Education in Pesantren: Integration of 
Islamic Values and STEAM Approach.” FIKROTUNA: Jurnal Pendidikan 
dan Manajemen Islam 13 (2): 254–68. 
https://jurnalalkhairat.org/ojs/index.php/fikrotuna/article/view/684. 

Zainullah, Zainullah, dan Ach Sayyi. 2019. “Dinamika Pendidikan Islam 
Multikultural Perspektif Tradisi dan Perkembangan Pesantren di 
Indonesia.” FIKROTUNA: Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam 8 (01): 
1137–59. https://core.ac.uk/download/pdf/231325402.pdf. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

60  

 

 

 

 

 

Daftar Dokumen Gambar 

 

Gambar 1: Skema Guru dan Murid Syaikhona Muhammad Kholil 
yang Disusun oleh Lajnah Turots Ilmi Syaikhona Muhammad Kholil 

 
Gambar 2: Wawancara Bersama Lora Utsman, Ketua Lajnah Turots 

Ilmi Syaikhona Muhammad Kholil 



 

 

61  

Gambar 3: Tampak dari Luar, Kantor Lajnah Turots Ilmi Syaikhona 
Muhammad Kholil yang Terletak di Sisi Sebelah Barat Jalan Raya Kompleks 
Pesarean Syaikhona Muhamamd Kholil 



 

 

62  

 
Gambar 4: Wawancara Bersama KH. Ismail Al-Ascholy, Dzurriyah 

Syaikhona Mohammad Kholil 
 

 

Gambar 5: Surat Undangan Haul Syaikhona Mohammad Kholil 
yang Diadakan Oleh Semua Ormas di Bangkalan 
Tahun 1938 M 


