SYAIKHONA MUHAMMAD KHOLIL

BANGKALAN: PERANNYA DALAM SOSIAL
KEAGAMAAN PERSPEKTIF MODERASI

BERAGAMA

Fera Andriani Djakfar Musthafal, M. Rofi'i?
12 STAI Syaichona Moh. Cholil Bangkalan
1feraandriani23@¢gmail.com, 2 rofigi251@¢gmail.com

Abstract

Keywords:
Syaikhona Kholil,
Moderation,
Socio-Religious,
Tolerance.

This study examines the socio-religious role of Syaikhona
Muhammad Kholil of Bangkalan from the perspective of religious
moderation. Syaikhona Kholil was a charismatic Islamic scholar
from Madura who played a significant role in the spread of Islam
in the Indonesian archipelago, particularly in promoting a
moderate approach to religion. Religious moderation, understood
as a balance between religious commitment and tolerance toward
diversity, serves as a foundational principle in maintaining
harmony in Indonesia’s multicultural society. This research
employs a qualitative approach with data collected through
observation, documentation, and in-depth interviews. The data
were analyzed using a descriptive-critical method, incorporating
both content analysis and critical discourse analysis. The study is
framed by theories of religious functionalism, WWeberian
charisma, religious moderation, and transformational leadership.
The findings reveal that Syaikhona Kholil not only imparted
religious knowledge but also actively promoted national
commitment, non-violence, interfaith tolerance, and cultural
inclusivity. His leadership fostered inclusive social harmony and
strengthened a contextual, humane understanding of Islam. His
teachings remain relevant in addressing contemporary religious
challenges and in reinforcing moderation in the context of
Indonesia’s  religious diversity. This study offers valuable
insights into how religious moderation has historically been
embodied and practiced through the leadership of local Islamic
scholars such as Syaikhona Muhammad Kholil.

Abstrak

Kata Kunci:
Syaikhona
Kholil,

Penelitian ini mengkaji peran sosial-keagamaan
Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan dalam

41


mailto:feraandriani23@gmail.com
mailto:rofiqi251@gmail.com

Moderasi,
Sosial-
Keagamaan,
Toleransi.

perspektif moderasi beragama. Syaikhona Kholil
merupakan sosok ulama kharismatik asal Madura
yang memiliki pengaruh besar dalam penyebaran
Islam di Nusantara, khususnya dalam membangun
fondasi Islam yang moderat. Moderasi beragama
sebagai konsep keseimbangan antara komitmen pada
ajaran agama dan sikap toleran terhadap
keberagaman menjadi kunci penting dalam menjaga
kerukunan di  masyarakat Indonesia  yang
multikultural. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan teknik pengumpulan
data melalui observasi, studi dokumentasi, dan
wawancara mendalam. Analisis data dilakukan secara
deskriptif-kritis dengan menggabungkan metode
Content Analysis dan Critical Discourse Analysis, serta
memanfaatkan teori fungsionalisme agama, teori
karisma Weberian, konsep moderasi beragama, dan
teori  kepemimpinan  transformasional. = Hasil
penelitian menunjukkan bahwa Syaikhona Kholil
tidak hanya memberikan pengajaran agama, tetapi
juga membangun nilai-nilai kebangsaan, anti-
kekerasan, toleransi antarumat, serta penerimaan
terhadap budaya lokal. Peran beliau terbukti mampu
membentuk harmoni sosial yang inklusif dan
memperkuat nilai-nilai keislaman yang ramah dan
membumi. Ajaran-ajaran beliau masih sangat relevan
dengan tantangan kehidupan beragama saat ini,
terutama dalam memperkuat prinsip moderasi
beragama di tengah pluralitas masyarakat Indonesia.
Penelitian ini memberikan kontribusi penting dalam
pemahaman historis dan aplikatif tentang penerapan
nilai-nilai moderasi dalam praktik sosial keagamaan
melalui figur ulama lokal Nusantara.

Pendahuluan

Kajian mengenai tokoh begitu penting dilakukan di setiap zaman, karena
di antara faktor penting pengendali sejarah adalah para tokoh besar dan
gagasannya (Syahrin Harahap 2014). Syaikhona Muhammad Kholil adalah
salah satu ulama besar yang mempunyai peran penting dalam tonggak sejarah
konstruksi Islam di Nusantara. Tokoh yang berasal dari Bangkalan Madura

42



Jawa Timur ini merupakan mahaguru yang melahirkan para alim ulama,
cendekiawan muslim, dan beberapa di antaranya telah diakui dan diresmikan
menjadi pahlawan nasional. Kontribusi Syaikhona Muhammad Kholil juga
sangat besar dalam pendirian jam'iyah Nahdlatul Ulama, karena atas
rekomendasinya organisasi sosial masyarakat ini dibentuk. (Tim Kajian
Akademik dan Biografi 2022, 2:55)

Kisah-kisah tentang peran dan kehebatan Syaikhona Muhammad Kholil
sangat menyebar di seluruh Nusantara, terutama Jawa dan Madura. Tak heran
jika hingga kini pesarean atau makamnya masih selalu ramai dikunjungi para
peziarah dari berbagai daerah, baik dalam maupun luar Madura. Namun,
kebanyakan kisah yang beredar di kalangan masyarakat masih terkait
karamah-karamah yang diliputi beragam kisah keajaiban dan di luar
jangkauan akal manusia modern. Padahal, kisah perjuangan dan peran
Syaikhona Muhammad Kholil lebih dari itu. Secara ilmiah dan akademik saja
sudah terbukti setidaknya ada 32 karya tulis Syaikhona Muhammad Kholil
yang saat ini berhasil ditemukan. Hal itu menunjukkan bahwa ulama ini bukan
hanya memiliki tingkat religiusitas yang tinggi, melainkan juga sikap ilmiah
dan perhatian besar terhadap literasi (Ra Utsman 2024).

Berdasarkan literatur dan sumber-sumber lain, Syaikhona Muhammad
Kholil Bangkalan juga dikenal sebagai tokoh yang moderat dalam kehidupan
sosial keagamaan. Memang tidak mudah untuk mengkategorikan apakah
seseorang termasuk moderat atau tidak dalam beragama. Maka dari itu
diperlukan rumusan dan indikator yang jelas untuk Moderasi Beragama.
Moderasi bukanlah hal baru dalam sejarah umat manusia. Dalam mitologi
Yunani kuno, sikap moderat sudah masyhur bahkan ditorehkan pada inskripsi
patung Apollo di Delphi dengan tulisan Meden Agan, yang maknanya
“tidak berlebihan”. Dalam Bahasa Arab ada istilah “wasathiyah” yang artinya
tengah- tengah (Tim Penyusun Kementerian Agama RI 2019b). Di sinilah posisi
moderasi beragama sebagai kunci terciptanya toleransi dari akar lokal paling
bawah, tingkat nasional, bahkan layak diadopsi sebagai gerakan global.
Moderasi beragama adalah sikap yang seimbang dalam menjalankan agama, di
mana seseorang tetap teguh dalam mengamalkan ajaran agamanya sendiri
(bersifat eksklusif), sekaligus menghormati praktik dan keyakinan agama lain
yang berbeda (bersifat inklusif). (Tim Penyusun Kementerian Agama RI 2019).
Moderasi beragama dianggap sebagai salah satu modal sosial yang penting
untuk mendukung pembangunan nasional yang berkelanjutan. Hal ini telah
diakui secara resmi sebagai faktor pendukung pembangunan nasional dalam
Peraturan Presiden Nomor 18 Tahun 2020 tentang RPJMN (Rencana
Pembangunan Jangka Menengah Nasional) tahun 2020-2024. Kementrian
Agama diberikan mandat sebagai institusi utama dalam memperkuat

43



kehidupan beragama yang moderat di Indonesia (Ahmad Zainul Hamdi 2023).

Menelisik berbagai catatan tentang peran sosial keagamaan Syaikhona
Muhammad Kholil Bangkalan, akan menarik sekali jika jejak sejarah tersebut
dianalisis dari perspektif Moderasi Beragama sebagaimana yang telah
dirumuskan oleh kementrian agama. Untuk itu penelitian ini layak untuk
dilanjutkan untuk mengeksplorasi lebih jauh lagi tentang peran Syaikhona
Muhammad Kholil khususnya dalam sosial keagamaan, agar menjadi wacana
baru dan teladan di kalangan masyarakat, terutama dalam menjaga persatuan
dan kesatuan umat Islam khususnya, dan warga NKRI umumnya. Penelitian
mengenai peran sosial keagamaan Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan
dalam perspektif moderasi beragama dapat didasarkan pada beberapa teori
yang berkaitan dengan peran agama dalam masyarakat, tokoh agama, serta
konsep moderasi beragama. Adapun teori-teori yang mendukung penelitian ini
mencakup teori fungsionalisme agama, teori karisma Weberian, konsep
moderasi beragama dalam konteks Indonesia, dan teori kepemimpinan
transformasional.

Teori fungsionalisme agama, yang dipelopori oleh Emile Durkheim,
melihat agama sebagai salah satu instrumen penting dalam menjaga kohesi
sosial dan stabilitas masyarakat. Dalam teori ini, agama merupakan ekspresi
masyarakat yang terintegrasi dari berbagai sumber integrasi masyarakat,
sehingga mereka merasa dirinya menyatu dan terbentuklah kesadaran sosial
(Robert N. Bellah 1980). Dalam konteks peran sosial-keagamaan Syaikhona
Muhammad Kholil, teori ini relevan untuk menjelaskan bagaimana ajaran dan
tindakan keagamaan beliau mampu menciptakan harmoni dalam masyarakat
yang majemuk. Ajaran-ajaran beliau tidak hanya menekankan pentingnya
hubungan individu dengan Tuhan, tetapi juga hubungan antarumat manusia
yang berdasarkan prinsip moderasi dan toleransi. Syaikhona Muhammad
Kholil dikenal sebagai ulama besar yang memberikan kontribusi signifikan
dalam menjaga keseimbangan antara ajaran agama dan kerukunan sosial di
Madura dan sekitarnya. Fungsionalisme agama membantu memahami
bagaimana tokoh agama seperti Syaikhona Muhammad Kholil memainkan
peran dalam menciptakan struktur sosial yang mengedepankan nilai- nilai
moderasi, kebersamaan, dan toleransi di tengah berbagai perbedaan.

Max Weber mengembangkan konsep otoritas Kkarismatik, yang
menggambarkan peran penting tokoh-tokoh yang dianggap memiliki karisma
luar biasa dalam mempengaruhi masyarakat (Max Weber 1966). Syaikhona
Muhammad Kholil, sebagai seorang ulama kharismatik di Madura, memiliki
pengaruh besar dalam membentuk pola keberagamaan yang moderat di
kalangan masyarakat. Menurut Weber, karisma seorang tokoh agama tidak
hanya bersumber dari kemampuan intelektual atau pemahaman keagamaan,

44



tetapi juga dari kemampuan untuk membimbing dan mempengaruhi umat
dengan cara-cara yang bijaksana dan penuh hikmah. Karisma Syaikhona
Mohammad Kholil, baik dalam hal keilmuan maupun spiritual, menjadi faktor
penting yang mendorong masyarakat Madura dan santri- santri dari berbagai
daerah untuk meneladani ajaran yang beliau sampaikan. Perspektif Weberian
ini dapat membantu peneliti memahami bagaimana otoritas karismatik
Syaikhona Muhammad Kholil berkontribusi dalam menyebarkan nilai- nilai
moderasi dan menjaga harmoni sosial-keagamaan di kalangan umat Islam di
Madura.

Konsep moderasi beragama merujuk pada sikap tengah (wasathiyah)
dalam beragama, yang menekankan keseimbangan antara keyakinan pribadi
dan penghormatan terhadap perbedaan. Moderasi beragama mencakup nilai-
nilai toleransi, anti-ekstremisme, komitmen kebangsaan, dan penghargaan
terhadap keragaman budaya lokal. Menurut teori moderasi, sikap moderat
dalam beragama diperlukan untuk menciptakan kehidupan sosial yang
harmonis di tengah pluralitas agama dan budaya. Dalam konteks Indonesia,
konsep moderasi beragama menjadi salah satu pilar penting dalam menjaga
kebinekaan bangsa. Syaikhona Muhammad Kholil, melalui peran sosial-
keagamaannya, dianggap sebagai tokoh yang mewujudkan moderasi
beragama. Beliau menekankan pentingnya sikap toleransi, dan penolakan
terhadap kekerasan dalam beragama. Ajaran-ajaran beliau yang berbasis
moderasi tersebut relevan dengan upaya kontemporer dalam mendorong sikap
beragama yang inklusif dan toleran di Indonesia.

Teori ini menyoroti bagaimana pemimpin dengan visi yang jelas dan
kemampuan untuk memotivasi serta mempengaruhi pengikutnya dapat
membawa perubahan signifikan dalam masyarakat (Handayani et al. 2023).
Syaikhona Muhammad Kholil, sebagai seorang ulama yang memiliki visi
keagamaan yang moderat, berhasil membangun jaringan santri yang luas dan
menanamkan nilai- nilai moderasi beragama mereka dalam praktik sosial-
keagamaan. Melalui teori kepemimpinan transformasional, peneliti dapat
menjelaskan bagaimana ajaran moderat Syaikhona Kholil diadopsi oleh santri-
santrinya dan terus berkembang hingga saat ini.

Penelitian tentang tokoh tetap menarik untuk dilakukan, dan tidak bisa
dilepaskan dari penelitian tentang sejarah yang meliputinya. Penelitian
terdahulu yang mendekati penelitian ini, karena juga membahas pemikiran
tokoh terkait Moderasi Beragama. Penelitian yang dilakukan oleh Baharuddin
Rohim membahas pola pemikiran dan peran KH. Ahmad Dahlan dalam
moderasi beragama di Kauman pada periode 1912-1923. Penelitian ini
mengungkapkan bahwa moderasi beragama dalam kerangka pemikiran KH.
Ahmad Dahlan dapat dibagi menjadi tiga rumusan utama. Pertama, tentang

45



pengertian moderasi beragama. Kedua, tentang konsep moderasi beragama,
dan yang ketiga adalah fungsi dari moderasi beragama menurut KH. Ahmad
Dahlan. Sementara terkait kiprah KH. Ahmad Dahlan dalam moderasi
beragama, penelitian ini menemukannya dalam bidang keagamaan dan sosial.
Berdasarkan temuan penelitian tersebut, terdapat dua alasan utama yang
mendorong KH. Ahmad Dahlan dalam mengembangkan moderasi beragama,
yaitu: Pertama, pemurnian ajaran agama dari campur aduk tradisional menuju
pembaharuan dalam Islam. Kedua, dinamisasi ajaran agama dari penutupan
pintu ijtihad menuju pembukaan kembali pintu ijtihad. (Baharuddin Rohim
2022).

Penelitian ilmiah lainnya yang dilakukan oleh Muhammad Ulinnuha
dan Mamluatun Nafisah menguraikan perspektif moderasi agama sebagaimana
diartikulasikan oleh tokoh-tokoh terkemuka seperti Hasbi ash-Shiddieqy,
Hamka, dan Quraish Shihab dalam teks tafsir masing-masing. Penelitian ini
dimulai dengan penggambaran isu-isu yang berkaitan dengan salah tafsir atau
interpretasi yang salah atas teks-teks suci, yang memerlukan eksplorasi lebih
lanjut dari lensa sosial-historis dalam korpus sastra ilmiah Islam Indonesia,
khususnya dalam domain tafsir. Tujuan dari penelitian ini adalah untuk
mengartikulasikan interpretasi moderat yang berfungsi sebagai solusi perantara
atau berpotensi sebagai argumen tandingan terhadap salah tafsir tersebut.
Untuk memahami perspektif tokoh-tokoh ini mengenai moderasi agama,
metodologi historis- sosiologis digunakan. Hasil temuan ini mengungkapkan
bahwa gagasan moderasi agama, sebagaimana diartikulasikan oleh Hasbi ash-
Shiddieqy, Hamka, dan Quraish Shihab, dapat dijelaskan melalui beberapa
dimensi: Awalnya, sehubungan dengan definisinya, ketiga ulama ini
menafsirkan moderasi agama secara menyeluruh dan holistik. Selain itu, ada
tujuh dimensi moderasi agama bersama dengan indikator yang sesuai, yang
mencakup moderasi dalam bidang teologi, ibadah, muamalah, masalah hukum,
penciptaan umat manusia dan kosmos, pemerintahan, dan praktik kuliner.
Ketujuh dimensi ini dianggap sangat sesuai dengan lingkungan masyarakat
Indonesia yang rumit, pluralistic, heterogen, dan multietnis, multibahasa, dan
beragam agama (Muhammad Ulinnuha 2020).

Penelitian relevan lainnya tentang pemikiran tokoh dalam konteks
moderasi beragama dilakukan oleh Nurhidayah dan timnya dengan judul
Moderasi Beragama dari Perspektif Pluralisme Abdurrahman Wahid (Gus
Dur). Studi ini menggunakan pendekatan kualitatif dan metode deskriptif
analisis. Penelitian ini bertujuan untuk memahami moderasi beragama menurut
perspektif pluralisme Gus Dur, yang dikenal sebagai tokoh pluralisme di
Indonesia. Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa moderasi beragama
menurut Gus Dur adalah konsep yang dapat mengembangkan sikap toleransi

46



dan keharmonisan, serta memperkuat persatuan dan kesatuan bangsa
(Nurhidayah 2022).

Penelitian ilmiah lainnya dilakukan oleh Umma Farida, yang meneliti
kontribusi filosofis dan perspektif KH. Hasyim Asy’ari (Kiai Hasyim) dalam
membina persatuan dan menerapkan moderasi agama yang didasarkan pada
Al- Quran dan Hadis dalam konteks Indonesia. Penelitian ini mengemukakan
bahwa kerangka intelektual Kiai Hasyim tetap relevan dengan penelitian
kontemporer, mengingat bahwa masyarakat Indonesia sering bergulat dengan
konflik yang timbul dari persimpangan agama dan budaya, di samping
perpecahan antara interpretasi Islam tradisionalis dan modernis. Jika masalah
ini tidak ditangani dengan mendesak, potensi fragmentasi lebih lanjut di antara
komunitas Muslim mungkin muncul. Penelitian ini menggunakan metodologi
kualitatif, memanfaatkan teknik pengumpulan data yang mencakup
dokumentasi dan pendekatan analitis yang dilakukan dalam kerangka
deskriptif-kritis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Kiai Hasyim Asy'ari
memainkan peran penting dalam menumbuhkan persatuan di antara umat
Islam secara khusus dan masyarakat Indonesia yang lebih luas pada umumnya.
Beliau menggarisbawahi pentingnya pengembangan karakter dalam
pendidikan umat, menggunakan pendekatan pedagogis yang ditandai dengan
kelembutan dan kerendahan hati sambil memberikan interpretasi Islam yang
seimbang. Komitmen ini termaktub dalam karyanya, Risalah Ahlu as-Sunnah
wa al-Jama'ah. Kiai Hasyim lebih lanjut menganjurkan kebajikan terhadap
semua individu, terlepas dari afiliasi agama mereka, menghargai Rasulullah
SAW, dan mempromosikan toleransi, kohesi, dan persaudaraan sebagai prinsip
dasar untuk moderasi di kalangan umat beragama di Indonesia (Umma Farida
2020).

Penelitian tentang Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan telah
dilakukan oleh Asep Awaludin, yang fokus pada pemikiran agama Islam
Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan sebagai ulama level nasioanl
dan bahkan internasional. Penelitian ini menggunakan studi pustaka dan
metode deskriptif untuk mengungkap pemikiran dan peran Syaikhona
Muhammad Kholil dalam mengembangkan pendidikan Islam di Nusantara.
Studi ini menggambarkan Kiai Muhammad Kholil sebagai pendidik agama
yang menjadi sumber inspirasi bagi generasi Muslim. Temuan penelitian
menunjukkan betapa signifikan peran KH. Muhammad Kholil Bangkalan
dalam pengembangan pendidikan Islam di Indonesia, terbukti dari banyaknya
kitab yang beliau tulis dan banyaknya murid beliau yang berhasil mendirikan
pusat-pusat pendidikan Islam di berbagai wilayah nusantara. Peneliti
mengingatkan generasi muda kontemporer untuk mempelajari dan meneladani
sejarah hidup serta perjuangan KH. Muhammad Kholil dalam mencari ilmu

47



dengan landasan keikhlasan, penghormatan kepada guru, dan akhlak yang
tinggi kepada Allah SWT (Asep Awaluddin 2020).

Penelitian yang dilakukan peneliti dalam studi ini di antara penelitian-
penelitian yang sudah ada, mempunyai berbagai perbedaan karena fokusnya
pada peran sosial keagamaan Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan ditinjau
dari perspektif moderasi beragama dengan memperhatikan 4 indikatornya. Hal
ini tentunya berbeda dengan penelitian yang mengulas pemikiran tokoh
lainnya. Dengan demikian penelitian ini nantinya akan menawarkan sebuah
novelty atau kebaruan yang belum pernah dibahas oleh peneliti terdahulu.

Metode Penelitian
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis

penelitian sejarah (Zainullah dan Sayyi 2019), karena fokus kajiannya adalah
peran sosial-keagamaan Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan. Sebagai
tokoh sejarah, data dikumpulkan melalui dokumentasi, observasi, dan
wawancara mendalam dengan narasumber kunci, seperti Lora Utsman (Ketua
Lajnah Turots IImi) dan Lora Ismail al-Ascholy (keturunan langsung Syaikhona
Kholil). Data yang digunakan meliputi sumber primer berupa manuskrip,
catatan, dan hasil wawancara, serta sumber sekunder seperti buku, jurnal
ilmiah, dan dokumen sejarah lainnya (Fithriyah 2023). Untuk menjamin
validitas data, digunakan teknik triangulasi, perpanjangan masa observasi, dan
perluasan kajian literature (SH dkk. 2024). Tahapan studi pustaka meliputi
penyiapan alat, penyusunan bibliografi kerja, pengelolaan waktu, serta
pembacaan dan pencatatan data. Semua data dianalisis secara deskriptif-kritis
untuk mendukung interpretasi terhadap gagasan dan kontribusi tokoh yang
dikaji.

Teknik analisis yang digunakan meliputi analisis isi (content analysis)
dan analisis wacana kritis (AWK). Analisis isi berfungsi mengidentifikasi kata
kunci, tema, atau makna tertentu dalam teks-teks seperti manuskrip, artikel,
atau hasil wawancara (Afandi dan Sayyi 2023). Sementara itu, AWK digunakan
untuk mengkaji makna sosial dan ideologis dari narasi yang berkembang, serta
menelaah posisi tokoh dalam konstruksi sosial-politik zamannya. Selanjutnya,
dilakukan penyajian data melalui model, bagan, atau matriks agar data
kompleks dapat dipetakan secara sistematis. Data juga direduksi dan
dikategorikan untuk menghasilkan abstraksi yang bermakna (Sa’edi dkk. 2025).
Untuk mengkaji dimensi moderasi beragama dari peran Syaikhona Kholil,
peneliti menggunakan empat indikator dari Kementerian Agama RI, yaitu:
komitmen kebangsaan, toleransi, penolakan terhadap kekerasan, dan
akomodasi terhadap budaya lokal. Keempat indikator ini menjadi kerangka
analisis utama dalam memahami kontribusi Syaikhona Kholil terhadap Islam

48



moderat dalam konteks sosial dan perjuangan melawan kolonialisme.

Hasil dan Pembahasan
Biografi Singkat Syaikhona Muhammad Kholil dan Pengembaraan
Intelektualnya

Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan adalah tokoh ulama yang
sangat masyhur di Nusantara. Sayangnya masih belum banyak buku otoritatif
yang membahas biografi tokoh ini secara komprehensif. Bahkan untuk
keterangan waktu kelahirannya saja ada setidaknya lima versi tahun yang
berbeda. Versi pertama dimuat dalam buku Biografi dan Karomah Kiai Kholil
Bangkalan, Surat Kepada Anjing Hitam yang ditulis oleh Saifur Rachman, tertulis
bahwa Syaikhona Muhammad Kholil dilahirkan pada hari Ahad Pahing, 11
Jumadil Akhir 1235 H atau 14 Maret 1820 M. Adapun versi kedua dalam buku
Syaikhona Kholil Bangkalan, Ulama Legendaris dari Madura karya Mokh. Syaiful
Bahri, yaitu pada hari Selasa, 11 Jumadil Tsaniyah 1235 H.

Versi ketiga yaitu pada hari Selasa, 11 Jumadil Akhir 1225 H,,
bertepatan dengan tahun 1835 M., sebagaimana termuat dalam buku K.H.M.
Kholil Bangkalan, Biografi Singkat 1820-1923 karya Muhammad Rifai. Versi
keempat tertulis dalam artikel “Asketisme Transformatif Kiai Kholil
Bangkalan” yang dimuat di Majalah “Tashwirul Afkar” edisi No. 28 tahun 2009
oleh Abdur Rozaki, menyebut tahun 1819-1925 sebagai tahun kelahiran dan
meninggalnya KH Mohammad Kholil. Sementara versi kelima menyebut
kelahiran Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan pada Selasa, 11 Jumadil
Akhir 1252 H, bertepatan dengan tanggal 20 September 1834 M. Data tersebut
tertulis dalam buku berjudul “Perjuangan di Tengah Gelombang: Biografi dan
Perjuangan Syaikhona Muhammad Kholil bin Abdul Latif Bangkalan Madura,”
yang ditulis oleh KH. Mahfudz Hadi, pengasuh Ponpes Al-Hidayah
Jangkebuan yang berlokasi di Bangkalan (Tim Kajian Akademik dan Biografi
2022).

Dari kelima versi tahun tersebut, yang memiliki banyak dukungan bukti
adalah versi kelima, sehingga tahun itulah yang digunakan dalam Biografi
Syaikhona Muhammad Kholil yang ditulis oleh Tim Kajian Akademik dan
Biografi. Hal itu dibuktikan dari beberapa tulisan tahun dalam manuskrip yang
ditulis oleh Syaikhona Kholil sendiri, juga dukungan dari manuskrip lain
seperti yang ditulis oleh Sayyid Salim bin Jindan, Syaikh Yasin bin Isa al-
Fadani, dan Kiai Ahmad Qusyairi bin Shiddiq dari Pasuruan. Naskah-naskah
kuno tersebut menyebut tahun 1252 H, yang kemudian dicarikan tanggalnya
dengan meneliti naskah dengan metode hisab al-jumal, maka ditemukanlah
tanggal 9 Shofar 1252 H., atau 25 Mei 1835 M, pada hari Rabu malam Kamis.

49



Masa kecil Syaikhona Muhammad Kholil dihabiskan untuk hal-hal yang
berbau keilmuan, intelektual, dan keagamaan. Di bawah bimbingan sang ayah
yang merupakan ulama di zamannya, yaitu Kiai Abdul Latif, Muhammad
Kholil kecil sudah terbiasa menghadiri acara keagamaan diba’an, menghafal
seribu bait nazam Kitab Alfiyah Ibnu Malik, dan juga menguasai ilmu Figih dan
Nahwu (Tim Kajian Akademik dan Biografi 2022).

Setelah mendapatkan pendidikan di lingkungan keluarga sendiri,
kemudian Kiai Abdul Latif yang menyadari bakat keilmuan putranya
kemudian mengirimnya ke pesantren. Pengembaraan keilmuan Muhammad
Kholil diawali dengan berguru kepada orang-orang alim sekitar Bangkalan. Di
antaranya adalah kepada Tuan Guru Dawuh atau yang dikenal dengan Bujuk
Dawuh yang bermukim di desa Mlajah Bangkalan. Metode yang dipakai sang
guru begitu unik, dengan membawa muridnya ke alam terbuka. Kadang-
kadang sambil keliling kota, di bawah pohon, tepi sungai, hingga ke atas bukit.
Setelah belajar kepada Tuan Guru Dawuh, Muhammad Kholil belajar kepada
Tuan Guru Agung atau yang dikenal kemudian dengan Bujuk Agung. Dari
guru inilah Kholil muda tidak hanya belajar ilmu lahir, tetapi juga ilmu batin
(Saifur Rahman 2001).

Setelah itu, Muhammad Kholil mulai menjalani pencarian ilmu di tanah
Jawa. Dimulai dari Pondok Pesantren Langitan yang terletak di Desa
Mandunga, Widang, Tubang, yang dijalani selama 3 tahun. Setelah itu berlanjut
ke Pesantren Cangaan, Bangil. Kemudian proses belajar Muhammad Kholil
berlanjut ke dua pesantren sekaligus, yaitu Pondok Pesantren Darussalam di
Kebon Candi, sekaligus di pesantren Sidogiri, Pasuruan. Kedua pesantren itu
berjarak sekitar 7 kilometer dan Muhammad Kholil menempuhnya sambil
berjalan kaki. Pesantren terakhir yang menjadi tempat belajar Muhamamd
Kholil selama di tanah Jawa adalah Pondok Pesantren Salafiyah Syafi‘iyah
Setail, Genteng, Banyuangi. Di pesantren ini Muhammad Kholil belajar sambil
bekerja memetik kelapa, yang upahnya dipersembahkan kepada sang guru,
Kiai Abdul Bashar. Setelah itu sang guru menganjurkan Muhammad Kholil
untuk melanjutkan belajar ke Makkah. Ternyata uang yang selama ini diberikan
oleh Muhammad Kholil, oleh gurunya disimpan lalu diberikannya kembali
kepada sang murid sebagai bekal menuntut ilmu ke Makkah (Saifur Rahman
2001).

Setelah menuntut ilmu di pulau Jawa, Muhammad Kholil melanjutkan
pengembaraan intelektualnya ke Makkah, berangkat pada tahun 1859 pada usia
24 tahun. Di Makkah, Muhammad Kholil belajar kepada Syaikh Nawawi Al-
Bantani, seorang guru ulama Indonesia asal Banten. Guru-gurunya yang lain
pada periode Makkah antara lain Syaikh Utsman bin Hasan Ad-Dimyathi,
Sayyid Ahmad bin Zaini Dahlan, Syaikh Mustafa bin Mohammad Al-Afifi Al-

50



Makki, Syaikh Abdul Hamid bin Mahmud Asy-Syarwani, dan ulama-ulama
besar lainnya, terutama yang bermazhab Syafi'i. Selama belajar di Makkah,
Muhammad Kholil menjalani hidup dengan banyak bertirakat, bahkan
beberapa sumber mengatakan kebiasaannya memakan kulit buah semangka
dari pada makanan lain yang lebih layak. Untuk mencukupi kebutuhan sehari-
hari, Muhammad Kholil mendapat upah dari jasa menyalin kitab-kitab yang
diperlukan oleh para pelajar di sana. Dari kebiasaan menulis itulah kemudian
bersama Syaikh Nawawi Al-Bantani dan Syaikh Shaleh as- Samarani asal
Semarang, timbul ide untuk menyusun kaidah huruf pegon. Pegon ialah tulisan
Arab yang digunakan untuk menuliskan Bahasa Jawa, Madura, dan Sunda, tak
ubahnya seperti tulisan Melayu/Jawi yang digunakan untuk penulisan Bahasa
Melayu dengan huruf Arab. Masa pengembaraan keilmuan Muhammad Kholil
adalah selama 4 tahun, merujuk pada catatan yang ditulis Abdul Mun'im Kholil
dalam buku Tasawuf Kiai Kholil (Tim Kajian Akademik dan Biografi 2022).
Setelah masa mencari ilmu di Makkah selesai, maka Muhammad Kholil
kembali ke tanah air, memasuki fase pengabdian kepada umat, dan pada masa
itulah kiprah sosial dan keagamannya lebih intensif.

Peran Sosial Keagamaan Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan
Sekembalinya ke tanah air, Muhammad Kholil dikenal sebagai ahli Fiqih,

Tarekat, sekaligus seorang hafidz al-Qur’an 30 Juz. Kemudian, Muhammad
Kholil mendirikan sebuah pesantren di daerah Jangkebuan yang masuk
wilayah kota Bangkalan. Semakin hari semakin banyak santri yang mondok di
pesantren tersebut. Setelah putrinya menikah, pondok tersebut diberikan
kepada menantu sekaligus keponakannya sendiri, yaitu Kiai Muntaha.

Adapun beliau sendiri kemudian mendirikan pesantren lagi di daerah
Kademangan yang letaknya di pusat kota, berjarak sekitar 200 meter saja dari
alun-alun kota Bangkalan. Di pesantren yang baru inilah Kiai Kholil mulai
kedatangan murid-murid dari seantero Nusantara. Di antaranya adalah Kiai
Hasyim Asy’ari dari Jombang, sosok yang terkenal sebagai pahlawan, pendiri
Pondok Pesantren Tebuireng, dan juga pendiri Nahdlatul Ulama (NU). Murid
lainnya KH Muhammad Hasan Sepuh, pendiri pesantren Zainul Hasan
Genggong, Probolinggo, KH. Abdul Wahab Hasbullah pengasuh Pondok
Pesantren Tambak Beras, Jombang, KH. Bisri Syansuri pengasuh Pondok
Pesantren Denanyar, Jombang, K.H. Manaf Abdul Karim pendiri pondok
Pesantren Lirboyo Kediri, dan masih banyak lagi muridnya yang tersebar dan
menjadi ulama di daerah Madura, wilayah Jawa Timur lainnya, Jawa Tengah,
Jawa Barat, Kalimantan, Palembang, Malaysia, dan beberapa negara lain
(Lajnah Turots Ilmi Syaikhona Kholil 2021).

Atas kedalaman ilmunya dalam bidang agama seperti Figih, Nahwu,

51



Tasawuf, Tafsir, dan lain-lain, maka Muhammad Kholil mendapat gelar
“Syaikh”. Akan tetapi, gelar “Syaikhona” yang disematkan kepada Kiai
Muhammad Kholil bukan semata karena ilmunya, melainkan juga karena
kontribusinya mencetak ribuan bahkan jutaan santri dari dalam dan luar negeri,
sebagaimana catatan dalam manuskrip Syaikh Yasin bin Isa al-Fadani (Tim
Kajian Akademik dan Biografi 2022). Para sejarawan mengungkapkan
eksistensi Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan sebagai puncak
pengembaraan ilmiah di tanah jawa. Snouck Hurgronje dalam proses
penelitiannya mencatat tentang ajaran atau tradisi “ngetan” dan “masantren” di
kalangan masyarakat Sunda. Ngetan artinya berkelana ke arah timur. Catatan
serupa diungkapkan oleh peneliti pesantren asal Jepang, Hiroko Horikoshi,
yang pernah melakukan penelitian di Garut dalam rentang waktu 1972 hingga
1973. Dalam wawancaranya bersama beberapa narasumber, mereka
mengatakan bahwa kakek-neneknya melakukan pengembaraan dan nyantri di
Jawa Timur, Madura khususnya, pada abad ke-19 (Tim Kajian Akademik dan
Biografi 2022).

Syaikhona Muhammad Kholil telah melahirkan banyak kader ulama
yang kemudian mendirikan banyak sekali pesantren di seantero Nusantara.
Pondok- pondok pesantren tersebut saling terkoneksi satu sama lain,
membentuk simpul- simpul dan jaringan yang pada ujungnya berpusat kepada
Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan. Dari sinilah terlihat jelas peran sosial
dan keagamaan Syaikhona Muhammad Kholil di tengah masyarakat Madura
khususnya, dan Nusantara pada umumnya.

Konsep dan Indikator Moderasi Beragama
Agama dan cara beragama pemeluknya adalah sesuatu yang berbeda.

Dari sisi etimologis, agama berasal dari Bahasa Sansekerta. A artinya tidak,
gama artinya kacau. Jadi, agama dapat dimaknai jalan hidup agar terhindar dari
kekacauan. Dalam hal ini, agama adalah suatu norma yang tujuannya adalah
supaya manusia mencapai kehidupan dan arah tujuan tertentu (Ahmad
Asir 2014). Agama merupakan jalan hidup, The Way of Life, yang menjadi
pedoman hidup bagi pemeluknya. Secara umum, agama terdiri dari tiga hal
pokok. Pertama, terkait keyakinan terhadap kekuatan supranatural yang
menjadi sumber ajaran (credial). Kedua, berhubungan dengan praktik
peribadatan keagamaan atau ritual yang menghubungkan manusia dengan
kekuatan supranatural tersebut. Ketiga, berhubungan dengan nilai, norma,
etika, atau tingkah laku yang mengaitkan satu manusia dengan lainnya,
ataupun dengan alam sekitar (Ahmad Ghalib 2006).

Ketiga hal pokok itu haruslah dilakukan secara moderat, seimbang, dan
seiring sejalan. Jika ada orang atau golongan tertentu yang mengaitkan agama

52



hanya dengan keyakinan saja, itu akan membuat pondasi agamanya tidak
kokoh. Atau yang hanya fokus melakukan ritual formalitas saja tanpa dilandasi
keyakinan kuat dan tidak pula diiringi dengan etika, maka akan membuat
keberagamaan yang kaku dan monoton. Lebih jauh lagi, hal semacam itu bisa
berimbas pada radikalisme agama. Atau jika terlalu menggampangkan dalam
agama, dapat berimbas pada liberalisme dalam beragama. Liberalisme bukan
hanya ancaman bagi agama Islam. Gejala liberalisme Kristiani sudah muncul
pada abad ke-19. Elder Taylor, editor buku Kumpulan esai berjudul an Old
Landmark Re-Set yang dipublikasikan ulang pada tahun 1856, mengomentari
bahwa liberalisme keagamaan seluruhnya bersifat destruktif bagi the Bible, kitab
suci Kristen. Salah satu penulis dalam kumpulan esai tersebut, Judson Taylor,
menulis artikel berjudul “The Evil of Liberalism.” Tokoh misionaris itu menulis
bahwa kesalahan terbesar zaman ini adalah mengakui liberalisme yang
mensupport kesesatan demi sebuah persatuan. (Hamid Fahmi Zarkasyi 2012).

Antara ekstremisme agama di satu sisi dan liberalisme di sisi lainnya,
terdapat jalan tengah yang moderat. Konsep moderasi ini sudah dikenal sejak
zaman Yunani kuno, seperti yang tertulis pada patung Apollo di Delphi dengan
inskripsi "Meden Agan" yang berarti "tidak berlebihan". Dalam Bahasa Arab,
istilah "wasathiyah" menggambarkan konsep yang serupa, yaitu "tengah-
tengah". Moderasi beragama berada di posisi yang memungkinkan terciptanya
toleransi, mulai dari tingkat lokal hingga nasional, dan bahkan dapat
diadopsi sebagai gerakan global. Moderasi beragama adalah pendekatan yang
seimbang antara pengamalan agama secara internal dan eksklusif serta
penghormatan terhadap praktik agama lain yang berbeda, dengan sikap
inklusif (Tim Penyusun Kementerian Agama RI 2019a).

Konsep moderasi agama dikemukakan sebagai bentuk signifikan dari
modal sosial yang mendukung pembangunan nasional yang berkelanjutan. Hal
ini sebagaimana telah ditetapkan dalam Perpres Nomor 18 Tahun 2020 tentang
Rencana Pembangunan Jangka Menengah Nasional (RPJMN) Tahun 2020-2024
(Ahmad Zainul Hamdi 2023). Moderasi beragama sangatlah urgen karena
kecenderungan pengalaman dan pengamalan ajaran agama yang terlalu
berlebihan dan melampaui batas (ghuluw) seringkali menyebabkan klaim
kebenaran secara sepihak dan menganggap dirinya paling benar sementara
yang lainnya salah (Mutmainah 2023).

Moderasi agama memerlukan penetapan kriteria, batasan, dan indikator
untuk memastikan apakah perspektif, disposisi, dan perilaku agama tertentu
dapat diklasifikasikan sebagai moderat. Evaluasi ini didasarkan pada referensi
otoritatif, termasuk kitab suci agama, konstitusi negara, pengetahuan adat, dan
konsensus kolektif dan kesepakatan bersama (Tim Penyusun Kementerian
Agama RI 2019a).

53



Peran Sosial Keagamaan Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan dalam
Perspektif Moderasi Beragama

Berdasarkan empat indikator Moderasi Beragama, maka peran sosial
keagamaan Syaikhona Muhammad Kholil diklasifikasikan sebagai berikut.

Komitmen kebangsaan Syaikhona Muhammad Kholil tercatat dalam
sejarah sebagai guru para ulama dan santri se-Nusantara pada masa
perjuangan melawan penjajah. Murid- muridnya yang tersebar di berbagai
penjuru tanah air, tentunya menjadi para pejuang yang cukup diperhitungkan
oleh pihak kolonial. Memang, Syaikhona tidak berjuang dengan mengokang
senjata. Akan tetapi, dengan mengkader para pahlawan, layak kiranya jika
beliau disebut sebagai pahlawan pula. Sejarah mencatat beberapa nama santri
Syaikhona yang terang-terangan memberikan perlawanan terhadap Belanda.
Sebut saja Kiai Abdullah Sajjad yang pernah memimpin laskar Sabilillah di
Sumenep, Madura bagian timur.

Di tanah Jawa, seperti di Banyuwangi, ada KH. Sholeh Lateng yang
merupakan seorang pejuang yang gigih melawan Belanda. Dibantu pula oleh
santri Syaikhona Muhammad lainnya, yaitu KH. Abdul Mannan Muncar.
Mereka berdua memiliki jaringan yang kuat dengan Hadratus Syaikh Hasyim
Asyari dan KH. Abdul Wahab Hasbullah, yang juga sama-sama murid dari
Syaikhona Muhammad Kholil. Dalam salah satu manuskrip, Syaikhona juga
menyelipkan semangat cinta tanah air dengan menuliskan pesan “Hubbul
Awthaan minal iman”, atau cinta tanah air sebagian dari iman (Tim Kajian
Akademik dan Biografi 2022). Dari peran-peran tersebut, nampaklah jelas
kecintaan Syaikhona Muhamamd Kholil terhadap tanah air Nusantara.
Meskipun beliau pernah menghabiskan waktu di luar negeri untuk menuntut
ilmu, rupanya itu tidak menggoyahkan komitmen kebangsaan dan rasa cinta
tanah air.

Syakhona Kholil lebih memilih untuk tidak hijrah dari kota lahirnya
ketika banyak para ulama yang memilih untuk hijrah, meskipun sebenarnya
mereka yang hijrah juga sama-sama mecintai tanah air. Para ulama yang hijrah
mungkin juga bertendensi pada ungkapan ulama “Pergilah dari tanah air agar
supaya mendapatkan kenyamanan hidup”. Meskipun hal ini berangkat dari
menjauhi kedhaliman dan hal lain yang membahayakan, tetapi dari sisi lain
mereka kurang mencintai tanah air. Sedangkan Syakhona Kholil memilih untuk
tetap pulang dan berjuang di tanah air, meski di Makkah memiliki kedudukan
yang dimuliakan.

Santri-santri Syakhona Kholil yang semuanya menjadi pejuang tidak
hanya dari golongan organisasi NU melainkan dari berbagai organisasi. Hal ini
juga berdasarkan data-data yang sudah terkumpul di Lajnah Turots. Bahwa

54



Syakhona Kholil di masanya menjadi rujukan umat Islam dalam berorganisasi,
seperti organisasi Sarikat Islam dan tokoh Muhammadiyah (KH. Ismail al-
Ascholy 2024). Terbukti ketika dilaksanakan haul Syaikhona Kholil pada tahun
1938, berbagai pihak menjadi panitia pelaksana, seperti tercantum dalam
dokumen surat undangan yang telah ditemukan, yaitu tertulis: Nahdlatoel
Oelama, PPDP, Moehammadijah, Tsamrotoel Afkaar, PKB, PKO, dan Madoerezenbond
(Comite Holnja Al Marhoem Kjai Mohammad Chalil, n.d.).

Dari sisi toleransi, menarik untuk dibahas bahwa Syaikhona Muhammad
Kholil memiliki rasa toleransi yang kuat, bahkan kepada non muslim sekalipun.
Dalam sebuah kisah di buku Surat Kepada Anjing Hitam, disebutkan kisah
Syaikhona Muhammad kholil dengan Koh Bun Fat, seorang lelaki keturunan
Tionghoa. Diceritakan bahwa Koh Bun Fat mengalami kesulitan ekonomi dan
ingin meminta doa keberkahan kepada Syaikhona Muhammad Kholil (Saifur
Rahman 2001). Kisah tersebut menunjukkan betapa Kiai Kholil memiliki jiwa
toleransi yang tinggi, karena melayani permintaan dari orang non muslim,
tanpa embel-embel harus memaksa orang tersebut untuk masuk Islam,
misalnya.

Kisah tentang toleransi Syaikhona Muhammad Kholil diceritakan oleh
Ra Utsman, ketua Lajnah Turots Ilmi Syaikhona Kholil. Menurutnya, kisah ini
begitu terkenal dan sudah sangat popular di berbagai kalangan, bahwasanya
Syaikhona Muhammad Kholil mempunyai kebiasaan berkeliling kota, dari
kampung ke kampung, dengan membawa beras, uang, atau permen.
Syaikhhona Kholil membagi-bagikan barang-barang tersebut sesuai kebutuhan
orang yang ditemuinya, tidak peduli siapapun dia, bahkan orang non muslim
dan para keturunan Tionghoa di daerah Pecinan. Konon, di daerah Pecinan
sendiri Syaikhona Muhammad Kholil merupakan sosok yang diidolakan (Ra
Utsman 2024). Bahkan, eksistensi daerah Pecinan atau permukiman untuk para
keturunan Tionghoa dari dulu hingga kini, tentu tidak lepas dari rasa toleransi
para ulama sekitarnya, terutama sosok Syaikhona Muhammad Kholil sebagai
pemegang otoritas ulama tertinggi di zaman tersebut.

Masih tentang toleransi, KH Muhammad Ismail Al-Ascholy yang
merupakan keturunan Syaikhona Kholil, menyatakan bahwa bentuk toleransi
Syakhona Kholil antara lain terwujud dalam menghargai pendapat seseorang
dalam kehidupan sosial kemasyarakatan. Tentunya dalam masyarakat terdapat
keragaman pendapat yang berhubungan dengan keyakinan tertentu seperti
adanya hari-hari sial, dan lain-lain. Beliau sendiri tidak mempercayai hal
tersebut, tetapi menghormati orang yang berpendapat demikian (KH. Ismail al-
Ascholy 2024).

Sosok Syaikhona Muhammad Kholil terkenal dengan perjuangannya
dalam mengkader dan menempa jiwa para santri. Pilihannya untuk berjuang di

55



jalan ilmu merupakan pilihan atas kesadaran, bukan sekedar kebetulan. Dalam
perjuangannya, Syaikhona Muhammad Kholil lebih memilih melalui jalur
pendidikan, karya-karya berupa penyusunan kitab, dan juga membentuk kader
pesantren. Perjuangan yang dipilih ini tidak melalui jalan kekerasan, meskipun
andai memilih jalan kekerasan pun dalam perjuangan melawan penjajahan dan
membela hak-hak pribumi yang dirampas, tentunya kekerasan yang
dibenarkan.

Perjuangan Syaikhona Muhammad Kholil meneladani motif perjuangan
baginda Nabi Muhammad SAW yang terlebih menguatkan akidah, keimanan,
dan ketakwaan. Perjuangan secara substantif melalui pendekatan ruhaniyah
tentunya akan berpengaruh jauh lebih besar daripada perjuangan fisik semata
(Ahmad 2021). Selain itu, tidak ditemukan satu jejak sejarah pun yang
menceritakan tentang kekerasan yang dilakukan Syaikhona Muhamamd Kholil.
Sebaliknya, justru kehidupan sufistik, karismatik, dan karamah yang lebih
mewarnai kisah dan biografi beliau. Ra Utsman mengutip catatan yang ditulis
Snouck Horgronje, peneliti Belanda, bahwa Syaikhona Kholil terkenal sangat
halus dan luwes, bahkan itu menurut pengakuan orang Belanda sendiri (Ra
Utsman 2024).

Terkait budaya yang ada di Madura, menurut Ra Utsman, ada yang
memang sudah ada sebelum kedatangan Islam, dan ada yang bercorak Islam.
Menurut Ra Utsman, sejak dulu tidak pernah ditemukan teks ataupun bahasa
tutur yang menceritakan bahwa Syaikhona Muhammad Kholil melarang tradisi
tertentu. Masih lestarinya budaya Madura seperti karapan sapi, sandur, dan
semacamnya, menunjukkan bahwa para Kiai Madura, termasuk Syaikhona
Muhammad Kholil, tidak pernah melarang itu. Adapun tradisi carok, itu
biasanya terjadi di kalangan yang bukan santri. Ada kalangan yang biasa
disebut blater. Akan tetapi uniknya, baik blater maupun santri, semuanya
tunduk kepada ulama (Ra Utsman 2024).

Kesimpulan

Berdasarkan pembahasan sebelumnya, dapat disimpulkan bahwa
Syaikhona Muhammad Kholil merupakan ulama karismatik yang memiliki
peran sosial-keagamaan sangat besar, tidak hanya di Madura atau Jawa Timur,
tetapi juga secara nasional. Dalam perspektif Moderasi Beragama, beliau
menunjukkan sikap yang moderat melalui empat indikator utama. Pertama,
komitmen kebangsaan. Syaikhona merupakan guru dari banyak tokoh nasional
dan aktif dalam perjuangan kemerdekaan, terutama melalui pengkaderan
ulama dan santri. Kedua, toleransi. Hal ini terlihat dari hubungan harmonis
yang dibangun dengan komunitas non-Muslim, termasuk komunitas Tionghoa
di Bangkalan. Ketiga, anti kekerasan. Tidak ditemukan bukti sejarah, baik

56



melalui manuskrip maupun narasi tutur, bahwa beliau terlibat dalam tindakan
kekerasan. Justru beliau dikenal dengan akhlaknya yang lembut. Keempat,
akomodasi terhadap budaya lokal. Syaikhona tidak pernah melarang praktik
tradisional selama tidak bertentangan dengan nilai-nilai Islam. Hal ini terbukti
dari tetap lestarinya berbagai tradisi lokal di Madura hingga kini. Penelitian ini
membuka ruang untuk studi lanjutan, terutama terkait penerapan nilai anti
kekerasan dalam masyarakat Madura. Fenomena seperti tradisi carok yang
masih terjadi menjadi tantangan tersendiri, mengingat kedekatan masyarakat
dengan para ulama. Maka diperlukan upaya bersama dari ulama, santri, dan
akademisi untuk mengkaji lebih dalam akar kekerasan budaya dan mencari
solusinya agar nilai-nilai moderasi beragama dapat diterapkan secara
menyeluruh.

Daftar Pustaka

Ahmad Asir. 2014. Agama Dan Fungsinya Dalam Kehidupan Umat Manusia. Al
Ulum I (I): 50-58. https:/ /doi.org/10.31102/alulum.1.1.2014.50-58.
Ahmad Ghalib. 2006. Study Islam, Pengantar Memahami Agama, al-Qur’an al

Hadits Dan Sejarah Peradaban Islam. Jakarta: Faza Media.

Ahmad, Humaidi. 2021. “Syaikhona Muhammad Kholil: Motif Perjuangan
Melalui Pendidikan, Karya, dan Pesantren.” SYAIKHUNA: Jurnal
Pendidikan dan Pranata Islam STAI Syichona Moh. Cholil Bangkalan 12
(1): 60-73. https:/ /doi.org/10.36835/ syaikhuna.v12i1.4364.

Ahmad Zainul Hamdi, Hasan Mahfudh. 2023. Modul 1 PKDP Moderasi
Beragama. Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Direktorat Pendidikan
Tinggi Islam Dan Badan Litbang dan Diklat Pusdiklat Tenaga Teknis
Pendidikan dan Keagamaan.

Asep Awaluddin. 2020. “Implementasi Pemikiran Kh. Muhammad Kholil
Bangkalan Dan Generasi Kontemporer.” At-Tarbawi: Jurnal Kajian
Kependidikan Islam 5 (1): 13-32.

Baharuddin Rohim. 2022. “Pemikiran K.H. Ahmad Dahlan Dalam Moderasi
Beragama Di Kauman Tahun 1912-1923 M.” Al-Manar: Jurnal Komunikasi
Dan Pendidikan Islam 11 (1): 1-11.
https:/ /journal.staimsyk.ac.id/index.php/almanar/article/view/375.

Comite Holnja Al Marhoem Kjai Mohammad Chalil. n.d. “Surat Undangan
Haul Syaikhona Kholil Tahun 1938 M.”

Daliman. 2018. Metode Penelitian Sejarah. 3rd ed. Yogyakarta: Ombak.

Hamid Fahmi Zarkasyi. 2012. Misykat: Refleksi tentang Westernisasi, Liberalisasi,
dan Islam. Jakarta: INSISTS-MIUMI.

Handayani, Putri, Tia Astaivada, Nia Aisyah, and Mochammad Isa
Anshori. 2023. “Kepemimpinan Transformasional.” Jurnal Manajemen
Kreatif dan Inovasi 1 (3): 84-101. https:/ /doi.org/10.59581 /jmki-
widyakarya.v1i3.695. Haryatmoko. 2017. Critical Discourse Analysis
(Analisis Wacana Kritis) Landasan Teori, Metodologi, Dan Penerapan. 2nd

57



ed. Jakarta: Rajawali
Pers.
KH. Ismail al-Ascholy. 2024. Peran Sosial Keagamaan Syaikhona Kholil.

Lajnah Turots IImi Syaikhona Kholil. 2021. “Skema Guru dan Murid Syaikhona
Muhammad Kholil Bangkalan Madura.”

Max Weber. 1966. The Theory of Social and Economic Organization. New York: The
Free Press.

Milya Sari. 2020. “Penelitian Kepustakaan (Library Research) Dalam Penelitian
Pendidikan IPA.” NATURAL SCIENCE: Jurnal Penelitian Bidang IPA Dan
Pendidikan IPA 6 (1): 2477-6181.

Miza Nina Adlini. 2022. “Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka.”
Edumaspul Jurnal Pendidikan 6 (1): 974-80.

Muhammad Ulinnuha, Mamluatun Nafisah. 2020. “Moderasi Beragama
Perspektif Hasbi Ash-Shiddieqy, Hamka, Dan Quraish Shihab: Kajian
Atas Tafsir an-Nur, al-Azhar, Dan al-Mishbah.” Suhuf13 (1): 55-76.

Mutmainah, Mutmainah. 2023. “Moderasi Beragama Perspektif Ayat-Ayat al-
Qur’an Dalam Meningkatkan Kerukunan Umat Beragama.” Al-Thigah:
Jurnal Ilmu Keislaman 6 2): 15.
https:/ /doi.org/10.56594/ althiqah.v6i2.145.

Nurhidayah. 2022. “Moderasi Beragama Perspektif Pluralisme Abdurahman
Wahid (Gus Dur).” Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin 2 (2): 360-69.
https:/ /doi.org/10.15575.

Ra Utsman. 2024. Peran Sosial Keagamaan Syaikhona Kholil menurut
Perspektif Moderasi Beragama.

Robert N. Bellah, Phillip E. Hammond. 1980. Varieties of Civil Religion. San
Francisco: Harper& Row Publishers.

Saifur Rahman. 2001. Surat Kepada Anjing Hitam. 2nd ed. PPSMCH.
Syahrin Harahap. 2014. Metodologi Studi Tokoh dan Penulisan Biografi. 2nd
ed.

Jakarta: Prenada Media.

Tim Kajian Akademik dan Biografi. 2022. Biografi Syaikhona Muhammad Kholil
Guru Para Ulama Dan Pahlawan Nasional. Vol. 2. Bangkalan: Orang- orang
Madura.

Tim Penyusun Kementerian Agama RI. 2019a. Moderasi Beragama. 1. Jakarta:
Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI.

— ——. 2019b. Tanya Jawab Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan
Diklat Kementerian Agama RI.

Umma Farida. 2020. “Kontribusi Dan Peran KH. Hasyim Asy’ari Dalam
Membingkai Moderasi Beragama Berlandaskan al Quran Dan Hadis Di
Indonesia.” Fikrah: Jurnal Ilmu Aqgidah Dan Studi Keagamaan 8 (2): 311- 28.

Yoce Aliah Darma. 2013. Analisis Wacana Kritis. 2nd ed. Bandung: Yrama Widya.

Afandi, Afandi, dan Ach Sayyi. 2023. “Implementation of Merdeka Curriculum
Based on Multicultural in Figh Learning:(Case Study at Madrasah Aliyah
Darul Ulum II Middle Bujur Batumarmar Pamekasan).” Syaikhuna: Jurnal
Pendidikan dan Pranata Islam 14 (02): 200-215.

58



https:/ /ejournal.kopertais4.or.id/ madura/index.php/syaikhuna/article/
view /6994,

Fithriyah, Imaniyatul. 2023. “Installation of Religious Moderation Values in Multi
Ethnic And Religious Communities in Polagan Galis Pamekasan Village.”
FIKROTUNA: Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam 12 (2): 198-217.
https:/ /jurnalalkhairat.org/ojs/index.php/fikrotuna/article / view /538.

Sa’edi, Moh, Moh Dannur, Ach Sayyi, dan Majid Al-Islam. 2025. “Integrating
Ecological Awareness Through Islamic Religious Education: A Case Study
At An-Nidhamiyah Islamic Boarding School, Pamekasan.” Fikroh: Jurnal
Pemikiran dan Pendidikan Islam 18 (2): 172-87.
http:/ /jurnal.istaz.ac.id/index.php/fikroh/article/view/1804.

SH, Sheik Mohamed, Ach Sayyi, M. Nirmala M. Nirmala, dan S. Elango. 2024.
“Transformation of Environmental Education in Pesantren: Integration of
Islamic Values and STEAM Approach.” FIKROTUNA: Jurnal Pendidikan
dan Manajemen Islam 13 (2): 254-68.
https:/ /jurnalalkhairat.org/ojs/index.php/ fikrotuna/article/ view / 684.

Zainullah, Zainullah, dan Ach Sayyi. 2019. “Dinamika Pendidikan Islam
Multikultural Perspektif Tradisi dan Perkembangan Pesantren di
Indonesia.” FIKROTUNA: Jurnal Pendidikan dan Manajemen Islam 8 (01):
1137-59. https:/ / core.ac.uk/download/pdf/231325402.pdf.

59



Daftar Dokumen Gambar

Gambar 1: Skema Guru dan Murid Syaikhona Muhammad Kholil

yang Disusun oleh Laj nah Turots Ilmi Syalkhona Muhammad Kholil

Gambar 2: Wawancara Bersama Lora Utsman, Ketua Lajnah Turots
Ilmi Syaikhona Muhammad Kholil

60



Gambar 3: Tampak dari Luar, Kantor Lajnah Turots Ilmi Syaikhona
Muhammad Kholil yang Terletak di Sisi Sebelah Barat Jalan Raya Kompleks
Pesarean Syaikhona Muhamamd Kholil

61



Gambar 4: Wawancara ersama KH. Ismail Al-Ascholy, Dzurriya
Syaikhona Mohammad Kholil

Gambar 5: Surat Undangan Haul Syaikhona Mohammad Kholil
yang Diadakan Oleh Semua Ormas di Bangkalan
Tahun 1938 M

62



